دورهٔ ۱۴، شمارهٔ ۴ زمستان ۱۳۹۷ تاریخ پذیرش: ۲۶-۱۰-۱۳۹۷ اندیشههای نوین تربیتی دانشکدهٔ علوم تربیتی و روانشناسی دانشگاه الزهراءس تاریخ دریافت: ۰۸-۸۰-۱۳۹۶

امداف تربيت اجتاعي از منظرسه رويكر د حامعه شاختي كلان نكر، خرد نكر و تلفيقي

ادریپ اسلامی\*'، نجمه احدآبادی ارانی '، آزاد محمودی ' و حن رشیدی '

چکیدہ

هدف پژوهش حاضر، بررسی اهداف تربیت اجتماعی از منظر سه رویکرد جامعه شناختی کلاننگر، خُردنگر و تلفیقی بود. برای نیل به این هدف، از روش قیاس عملی بازسازی شده فرانکنا استفاده شد. در این مطالعه، دو قیاس عملی ارائه میشود که از یکی از آنها برای استنتاج اهداف غایی تربیت اجتماعی در هـر سـه رویکـرد جامعـه شناختی کلاننگر، خُردنگر و تلفیقی و از قیاس دیگری نیز برای استنتاج اهداف واسطی هر سه رویکرد بهره گرفته میشود. هر کدام از این قیاسها، حاوی دو مقدمـه هنجارین و توصیفی هستند و نتیجه آنها نیز بیانکنندهٔ اهداف تربیت اجتماعی در دو سطح غایی و میانی است. در پژوهش حاضر، برای کسب اعتبار یافتهها، میان مقدمات و نتیجه هر قیاسی، رابطه و استلزام منطقی برقرار شده است. یافتهها حاکی از آن است که اهداف غایی تربیت اجتماعی رویکرد جامعهشناختی کلاننگر عبارتاند از پرورش فضیلتهای اجتماعی و ایجاد انسجام و یکپارچگی گروهی و اهداف واسطهای تربیت اجتماعی آن نیز مشتمل بر حفظ میراث فرهنگی و ارزش های مشترک افـراد جامعـه و پرورش روحیهٔ اجتماعی بودن متربیان است. همچنین، اهداف غایی تربیـت اجتمـاعی رویکرد جامعه شناختی خُردنگر عبارتاند از پرورش متربیان مستقل و آزاد و پرورش قدرت عقلانی دانشآموزان و هدف واسطهای تربیت اجتمـاعی آن نیـز فـراهم أوردن زمينه براي بروز همهٔ ابعاد آزادي است. سرانجام، اهداف غايي تربيت اجتماعي رویکرد جامعهشناختی تلفیقی عبارتاند از پرورش روحیهٔ مفاهمه در متربیان و تأکیـد بر علائق و نیازهای مشترک و اهداف واسطهای تربیت اجتمـاعی آن نیـز مشــتمل بـر يرورش عقلانيت ارتباطي در مناسبات آموزشي، كسب بينش و نگرش بينالاذهاني در متربیان و فراهم آوردن زمینه برای تعاملهای همدلانه است. بر این اساس، در رویکرد کلان نگر، اهداف معطوف بـه اصـالت اجتمـاعی فـرد و وحـدت افـراد، در رویکـرد خردنگر، اهداف ناظر به اصالت فرد و در رویکرد تلفیقی، اهداف معطوف به نیازهای

۱. نویسنده مسئول: استادیار، گروه علوم تربیتی، دانشکدهٔ ادبیـات و علـوم انسـانی، دانشـگاه آزاد اسـلامی واحـد مهاباد ، مهاباد ، ایران.edrisisImi@yahoo.com

- ۲. دانشجوی دکتری فلسفهٔ تعلیم و تربیت، دانشگاه پیام نور تهران. تهران، ایران
  - ۳. دانشجوی دکتری فلسفهٔ تعلیم و تربیت، دانشگاه تهران، تهران، ایران
- ۴. دکتری جامعهشناسی اقتصادی و توسعه و دبیر آموزش و پرورش و مدرس دانشگاه. DOI: 10.22051/jontoe.2019.17829.1996

۱۲۶ 🔥 اندیشه های نوین تربیتی، دورهٔ ۱۴ / شمارهٔ ۴

مشترک بشری، همکاری و مشارکت است. *کلید واژها: تربیت اجتماعی، اهداف تربیت اجتماعی، رویکرد کالاننگر، رویکرد* خردنگر، رویکرد تلفیقی.

#### مقدمه

یکی از ساحتهای مهم تربیت، ساحت اجتماعی آن است. «تربیت اجتماعی<sup>۱</sup>، جریانی است که طی آن نظام تربیتی حاکم بر جامعه هنجارها، مهارتها، الگوها، انگیزهها، طرز رفتارها، قواعد مورد نیاز افراد جامعه و روابط هر فرد را شکل می دهد تا افراد بتوانند بر اساس آموختههای خود، ایفای نقش نمایند»(بهشتی و افخمی اردکانی، ۱۳۸۶، ص۱۲). در واقع، تربیت اجتماعی، ناظر به فرایند اجتماعی بودن آدمی است. از این رو، هر نوع تصوری در باب اجتماعی بودن، تعیین کنندهٔ ماهیت، اهداف، اصول و روشهای تربیت اجتماعی است(باقری، ۱۳۸۶). تربیت اجتماعی، همچون ساحتهای دیگر تربیت، از مبانی خاصی تغذیه می کند که اصلی ترین آن، مبانی جامعه شناختی است. بر این اساس، تربیت اجتماعی، سمت و سویی متناسب با دیدگاهها و نظریات جامعه شناسی پیدا می کند. این دیدگاهها و نظریات می توانند در به بیان دیگر، این نظریهها می توانند پاسخی مناسب برای چراییهای تربیت اجتماعی ایفا کنند. به بیان دیگر، این نظریهها می توانند پاسخی مناسب برای چراییهای تربیت اجتماعی قراهم توجه ایم توین این می می توانند پاسخی مناسب برای چراییهای تربیت اجتماعی ایفا کنند.

در یک تقسیمبندی، نظریههای جامعهشناسی در چارچوب سه سطح کلان، خُرد و تلفیقی ارائه شدهاند. کلاننگرها بر آنند که ساختارها و نهادهای اجتماعی در سطوح گستردهای چون خانواده، نظامات اجتماعی، فرهنگ و... در شکل دهی به واقعیت اجتماعی نقش اصلی را دارند، مکاتب و نظریه پردازانی چون کارکردگرایان <sup>۲</sup>، ساختگرایان <sup>۳</sup>، نظریه پردازان تضاد<sup><sup>1</sup></sup>، مارکسیسم<sup>۵</sup> و... در این نحله قرار می گیرند. در مقابل، اندیشمندانی پا به عرصه نهادند که از

<sup>1.</sup> Social Education

<sup>2.</sup> Functionalism

<sup>3.</sup> Structuralism

<sup>4.</sup> Conflict Theorists

<sup>5.</sup> Marxism

نقش کنشگر، فرد و فاعل شناسا غافل نبوده، چارچوبهای نظری مبتنی بر نقش بی بی بدیل سطوح خُرد اجتماع انسانی را بنانهادهاند که مکاتب و نظریه پردازانی چون کنشگرایان<sup>1</sup> کنشگرایان متقابل نمادین<sup>۲</sup>، مردم روش<sup>۳</sup>، نظریه پردازان رفتارگرا<sup>۴</sup>، پدیدارشناسان<sup>۵</sup> و... در این دسته قرارمی گیرند. سرانجام، گروه سوم، نظریه پردازان نوظهوری هستند که تحت عنوان تلفیق گرایی<sup>2</sup> به نقش همزمان و بدون اولویت فرد و جامعه و تلفیق سطوح خُرد و کلان توجه کردهاند و اندیشمندانی چون گیدنز، هابرماس، الیاس<sup>۷</sup> و.... از نظریه پردازان این قلمرو هستند (ریتزر<sup>\*</sup>،۱۹۸۳، ترجمهٔ ثلاثی، ۱۳۸۲).

در حوزهٔ رویکردهای مختلف تربیت اجتماعی، پژوهشهایی انجام شده است. جاویدی کلاته جعفرآبادی و مهرمحمدی (۱۳۸۴) در مطالعهای با عنوان «رویکردی تطبیقی به دلالتهای تربیتی نظریههای دموکراسی، چالش میان نظریههای لیبرال، جماعتگرا و تفاهمی» بنیانهای فلسفی تربیت دموکراتیک را تبیین کردهاند. مطابق با مدل اسکو، ابتدا نظریههای دموکراسی لیبرال، جماعتگرا و تفاهمی بررسی شدهاند، آنگاه از بطن مبانی انسان شناسی و مفاهیم و محورهای کلیدی هر یک از نظریههای مذکور، دلالتهای تربیتی آنها شامل اهداف، اصول و روشها استخراج شدهاند و در پایان، نگارندگان آنها را مقایسه کردهاند. یافتهها نشان می دهد که دموکراسی لیبرال جهتی فردگرایانه دارد و بر رعایت حقوق فردی تأکید می کند، در اجتماعی و تاریخی افراد تأکید دارد. دموکراسی تفاهمی، با تأکید بر ارزش های فردی و اجتماعی و تاریخی افراد تأکید دارد. دموکراسی تفاهمی، با تأکید بر ارزش های فردی و ترای کند، در بایان نار را به می با اندهای در جامعه ممکن می داند. چراغیان در پایان مه خود با عنوان «بررسی تطبیقی آراء جان دیوی و امیل دورکیم دربارهٔ تربیت اجتماعی»، رویکرد جامعه شناختی این دو نظریه پرداز را به صورت باهم نگرانه بررسی می کند اجتماعی»، رویکرد جامعه شناختی این دو نظریه پرداز را به صورت باهم نگرانه بررسی می کند

- 7. Giddens, Habermas and Elias
- 8. Ritzer

<sup>1.</sup> Activists

<sup>2.</sup> Symbolic Interaction Activists

<sup>3.</sup> Ethnomethodology

<sup>4.</sup> Behavioral Theorists

<sup>5.</sup> Phenomenologists

<sup>6.</sup> Syncretism

و به اختلاف نظرهای آنها در باب تربیت اجتماعی توجه میکند. یافتهها حاکی از آن است که هدف امیل دورکیم از تربیت اجتماعی، رسیدن به همبسـتگی و انسـجام در جامعـه بـود، ولـی مقصود و آرمان جان دیویی از تربیت اجتماعی، دستیابی به جامعهٔ مبتنی بر اصول دموکراتیک بود. در این میان نکتهٔ توجهبرانگیز این مسأله است که با وجود نگاه متفاوت این دو بـه مقولـهٔ انسان، جامعه و تربیت اجتماعی و روش،هایی که هر یک در این زمینه مناسب دانسته و بیان میکنند، هر دوی آنها راه رسیدن به تربیت اجتماعی مطلـوب را تربیـت اخلاقـی دانسـته و از پذیرش، تعهد و التزام درونی افراد به آرمانهای اجتماعی سخن به میان می آورند. عابدی، نوروزی و بختیار نصرآبادی (۱۳۹۰) در مقالهای با عنوان «تربیت اجتماعی از دیدگاه فردگرایان و نقد آن بر اساس دیدگاه علامه طباطبایی» نشان میدهند که علامه طباطبایی بـه هـر دو بُعـد فردی و اجتماعی انسان توجه داشته و در برابر فردگرایان قـرار مـیگیـرد. همچنـین، علامـه طباطبایی ویژگیهای زیر را برای تربیت اجتماعی بر میشمارد: اصلاح وضعیت جامعه، تربیت شغلی و عمومی، تفکّر اجتماعی، دین گرایی، اراده و اختیار و تربیت بـرای زنـدگی در جامعـه جهانی و نتایج پژوهش نشاندهندهٔ این است که با وجود برخی از مشترکات این دو دیدگاه به علت همه جانبهنگر بودن دیدگاه علامه طباطبایی جامع تر به نظر میرسد. محمدی (۱۳۹۲) در پایاننامهٔ خود با عنوان « مبانی و اصول گفت وگو از نظر هابرماس و بررسی دلالتهای آن در تربیت اجتماعی» اذعان می کند تربیت اجتماعی معطوف به رابطهٔ ما با دیگران است و مدرسه بهعنوان یک نهاد اجتماعی نقش مهمی در چگونگی تربیت اجتماعی دارد. زیرا بخش زیادی از فرایند تربیت اجتماعی در مدارس انجام میشود و در این راستا نظریهٔ کنش ارتباطی هابرمـاس با توجه به تأکید بر راهحلهای تفاهمی و همچنین اصل کلیتبخشمی و رهماییبخشمی، مبنمای نظری خوبی برای تربیت اجتماعی در مدارس است. اهمیت زیاد تربیت اجتماعی مستلزم آن است تا مبنایی برای تربیت اجتماعی انتخاب کنیم که در آن ارتباطات میان افراد بر اساس تعامل و مشارکت برابـر و آزاد باشـد و روش تربيـت بـه گونـهای باشـد کـه صـلاحيتهـا و مهارتهای اجتماعی لازم را برای ورود به جامعه بشری را به متربیان بدهد.

چنانکه پیداست، این مطالعهها، به تحلیل مبانی یا رویکرد جامعهشناختی تربیت اجتماعی اقدام کردهاند. بررسی این پژوهشها نشان میدهد که هر کدام به رویکردی از مکاتب جامعه شناختی نظر داشتهاند؛ به رویکرد دموکراتیک، در مطالعهٔ جاویدی کلاته جعفرآبادی، به رویکرد

# اهداف تربیت اجتماعی از منظر سه رویکرد جامعه شناختی ... میتریک ۱۲۹

دموکراتیک دیویی و جمع گرایانهٔ دورکیم، به رویکرد فردگرایی در مقالهٔ عابدی، نوروزی و بختیار نصرآبادی و به رویکرد تلفیق گرایانهٔ هابرماس در پژوهش محمدی توجه شده است. مطالعهٔ حاضر بر آن است که اتخاذ رویکردی جامعنگر به نظریههای جامعه شناختی و کاربست آنها در قلمروی تربیت اجتماعی، امری ضروری و مهم است که در این پژوهش ها مشاهده نمی شود. از دید این مطالعه، نظریههای جامعه شناختی به رغم تنوع در دیدگاه و نگرش، قابلیت قرار گرفتن در سه پارادایم کلاننگر، خُردنگر و تلفیقی را دارند، کاری که توسط جامعه شناسان انجام شده است. بنابراین، می توان با مبنا قراردادن این سه دیدگاه، رویکردی جامع نگر به تربیت اجتماعی و عناصر آن داشت. بر این اساس، مطالعهٔ حاضر در نظر دارد با نظر به مبانی جامعه شناختی این سه پارادایم، رویکردی جامعنگر به تربیت اجتماعی ارائه دهد. همچنین، از آنجا که چرایی یا اهداف تربیت اجتماعی، گامی اولیه و اساسی برای فهم تربیت اجتماعی از منظر این سه رویکرد است، لذا ضمن مروری بر آراء این سه دیدگاه، به استنتاج اهداف تربیت اجتماعی متناسب با هرکدام از آنها در دو سطح غایی و واسطهای اقدام می شود. پژوهش درصدد پاسخگویی به پرسش های زیر بود: بر اساس رویکرد جامعه شناختی کلاننگر، هداف غایی و واسطهای تربیت اجتماعی چیست؟

بر اساس رویکرد جامعهشناختی خُردنگر، اهداف غایی و واسطهای تربیت اجتماعی چیست؟ بر اساس رویکرد جامعهشناختی تلفیقی، اهداف غایی و واسطهای تربیت اجتماعی چیست؟

#### روش

در مطالعهٔ حاضر، برای پاسخ به سه سؤال پژوهشی فوق، از روش قیاس عملی بازسازی شده فرانکنا استفاده شد. فرانکنا معتقد است که روش قیاس عملی، روش مناسبی برای پژوهشهای هنجارین فلسفهٔ تربیت است. ازاینرو، برای آن، الگویی ارائه میدهد که هدف عمدهٔ آن، تحلیل و ارزیابی ساختار فلسفههای تربیت است. وی برآن است که در فلسفههای هنجارین تربیت، «دو نوع گزاره لازم است: گزارههای هنجارین و گزارههای واقعنگر. گزارههای هنجارین که ماهیت تجویزی دارند، خود، می توانند سه گونه داشته باشند: ۱ گزارههای مربوط به اهداف و اصول بنیادین تعلیم و تربیت؟

## ۱۳۰ می م اندیشه های نوین تربیتی، دورهٔ ۱۴ / شمارهٔ ۴

دانشها، مهارتها یا نگرش هایی را باید در جریان تربیت شکل داد [اهداف میانی]؛ ۳. گزارههای مربوط به روش ها و شیوههای عملی که باید در تعلیم وتربیت به کار گرفت. اما گزارههای واقعنگر [یا مبانی] که به روابط و مناسبات واقعی میان امور ناظرند، خود، بر دو گونهاند: ۱. گزارههای مربوط به این که برای نائل شدن به اهداف بنیادین یا پیروی از اصول بنیادین، برخوردار بودن ازچه دانشها، مهارتها یا نگرش هایی لازم یا مناسب است؛ ۲. گزارههای مربوط به اینکه برای کسب دانشها، مهارتها یا نگرش های معیّن، چه روش هایی گزارههای مربوط به اینکه برای کسب دانشها، مهارتها یا نگرش های معیّن، چه روش هایی مفید یا مؤثر است. گزارههای واقعنگر می توانند شامل فرضیه های تبیین کننده، نظریه های روان شناختی، یافته های تجربی، پیش بینی ها و نظیر آن باشند. همچنین، آن ها می توانند شامل گزارههای معرفت شناختی، متافیزیکی یا الهیاتی باشند»(فرانکنا، ۱۹۶۶، به نقل از باقری، ۱۳۸۹: از آن، سه نوع فلسفهٔ هنجارین تربیت به دست می آید. الگوی فرانکنا، پسرونده است. این از آن، سه نوع فلسفهٔ هنجارین تربیت به دست می آید. الگوی فرانکنا، پسرونده است. این ویژگی ناشی از آن است که هدف عمدهٔ الگوی وی، تحلیل و ارزیابی ساختار فلسفه های تربیت است نه بنا نهادن یا نظریه پردازی.

باقری (۱۳۸۹) الگوی فرانکنا را بازسازی کرده است. مهم ترین ویژگی شکل بازسازی شدهٔ الگوی فرانکنا، پیشرونده بودن آن است. وی این الگو را طوری بازسازی کرده است که بتوان از آن برای بنا نهادن یا نظریه پردازی در حوزهٔ فلسفهٔ تربیت استفاده کرد، چیزی که در الگوی فرانکنا موردنظر نیست. باقری، دو تغییر عمده ایجاد کرده است: ۱. در الگوی فرانکنا، برای گزارهٔ هنجارین شمارهٔ ۱ (اهداف یا اصول و ارزشهای بنیادین) توجیهی ارائه نشده است و نمی توان گفت، چرا این گزاره به عنوان هدف آورده شده است. وی برای بر طرف کردن ایس کاستی، مرحلهٔ مقدماتی تری را مطرح می کند که در آن، دو مقدمهٔ هنجارین که ناظر به «بایدی آغازین» است و مقدمهٔ واقعنگر ترکیب شده، نتیجهٔ آن گزارهٔ هنجارین شمارهٔ ۱ یا اهداف و اصول بنیادین است. بابراین، از این طریق می توان اهداف غایی یا بنیادین را استنتاج کرد؛ ۲. در الگوی فرانکنا، جایگاهی برای اصول تربیت مشخص نشده است. البته اصولی که وی از آن نام می برد، به معنای همان ارزش ها و هنجارهای بنیادین است، نه معنای قواعد عامه. باقری، در بازسازی این الگو، جایی برای اصول قدامی یا علمی نیز باز می کند.

بر اساس این الگوی بازسازی شده، اهداف تربیت اجتماعی در دو سطح غایی و میانی

# اهداف تربیت اجتماعی از منظر سه رویکرد جامعه شناختی ...

استنتاج می شود. اهداف غایی، بیان کنندهٔ جهت و مقصد نهایی تربیت اجتماعی است. اهداف میانی، بیانکنندهٔ قابلیتها و مطلوبهایی است که برای حصول هدف غـایی تربیـت اجتمـاعی واسطه هستند. برای استنتاج هدف غایی، استدلالی صورتبندی می شود کـه در آن، دو مقدمـهٔ هنجارین و واقع نگر با هم ترکیب می شوند. مقدمهٔ هنجارین، حاوی گزاره یا گزاره هایی است که به یک «باید» حیاتی و آغازین اشاره دارد. این باید حیاتی، بیانکنندهٔ آن است که انسان به عنوان موجود دارای حیات باید حیات خود را حفظ کند و آن را با خوشبختی قرین کند. مقدمهٔ واقعنگر، حاوی گزاره یا گزارههای توصیفی است که تحقّق باید حیاتی و آغازین درگِرو آن است. این گزاره یا گزارههای توصیفی، برگرفته از سه رویکرد جامعهشـناختی کـلاننگـر، خُردنگر و تلفیقی است. آنچه از ترکیب این دو مقدمه بهدست می آید، هدف غایی تربیت اجتماعی از منظر هر یک از این رویکردهاست. برای استنتاج اهداف واسطی یـا میـانی تربیـت اجتماعی، قیاس عملی دیگری صورتبندی میشود که در آن نیز دو مقدمهٔ هنجارین و واقعنگر با هم ترکیب می شوند. مقدمهٔ هنجارین، نتیجهٔ استدلال قبلی یا هدف غایی تربیت اجتماعی از منظر سه رویکرد جامعهشناختی کلاننگر، خُردنگر و تلفیقی است. مقدمهٔ واقعنگر، شامل گزاره یا گزارههای واقعنگری است که زمینهها و قابلیتهای دست یافتن به هدف غـایی تربیـت اجتمـاعی را فـراهم مـی اَورد. ایـن گـزاره یـا گـزارههـا نیـز برگرفتـه از سـه رویکـرد جامعهشناختی کلاننگر، خُردنگر و تلفیقی است. آنچه از ترکیب ایس دو مقدمه به دست می آید، اهداف واسطی تربیت اجتماعی از منظر سه رویکرد جامعهشناختی کلاننگر، خُردنگر و تلفيقي است.

از آنجا که روش این پژوهش، قیاس عملی است، باید اعتبارسنجی یافتهها نیز متناسب با این روش باشد. آنسکمب <sup>۱</sup> معتقد است که اعتباریابی قیاس عملی همانند قیاس نظری درگرو روابط صرفاً منطقی میان مقدمات و نتیجه است؛ به این معنا که نتیجه هر قیاسی باید منطقاً از مقدمات گرفته شود. از این رو، از هر مقدمهای، هر نتیجهای لازم نمی آید و هر نتیجهای را نیز نمی توان از هر مقدمهای گرفت؛ در فرایند استنتاج باید ضابطهٔ منطقی وجود داشته باشد(آنسکمب، ۱۹۷۴، به نقل از باقری، ۱۳۸۹). بر این اساس، مطالعهٔ حاضر می کوشد میان نتایج و مقدمات رابطهٔ منطقی برقرار کند و ضرورت استنتاج نتایج از مقدمات هر قیاسی را

1. Anscombe

نشان دهد. بنابراین، می توان گفت هرگاه یافته ها یا اهداف تربیت اجتماعی با مقدمات هر قیاسی استلزام منطقی داشته باشد، آن ها معتبر هستند. سرانجام، باید اشاره کرد چون نوع این پژوهش، کتابخانه ای و کیّفی است و برای گردآوری اطلاعات، به خود منابع کتابی مراجعه خواهیم کرد و سپس فرایند تحلیل و استنتاج را انجام می دهیم، لذا فاقد جامعه و نمونهٔ آماری و ابزار اندازه گیری کمّی است.

#### يافتهها سؤال اول

اهداف غایی، بیانکنندهٔ جهت و مقصد نهایی تربیت اجتماعی است. برای استنتاج هدف غـایی بر اساس رویکرد کلاننگر، استدلالی صورتبندی میشود کـه در آن، دو مقدمـهٔ هنجـارین و واقعنگر با هم ترکیب می شوند. مقدمهٔ هنجارین، حاوی گزاره یا گزارههایی است که بـه یـک «باید» حیاتی و آغازین اشاره دارد. این باید حیاتی، بیانکنندهٔ آن است که انسان به عنوان موجود دارای حیات باید حیات خود را حفظ و آن را با خوشبختی قرین کند. مقدمهٔ واقعنگر، حاوی گزاره یا گزارههای توصیفی است که تحقّق باید حیاتی و آغازین درگِرو آن است. ایـن گزاره یا گزارههای توصیفی، برگرفته از رویکرد جامعهشناختی کلاننگر است. آنچه از ترکیب این دو مقدمه بهدست میآید، اهداف غایی تربیت اجتماعی از منظر رویکرد کلاننگر است. علاوه بر این، برای استنتاج اهداف واسطهای تربیت اجتماعی رویکرد کلاننگر، قیاس عملی دیگری نیز صورتبندی می شود که در آن دو مقدمهٔ هنجارین و واقع نگر با هم ترکیب میشوند. مقدمهٔ هنجارین، نتیجهٔ استدلال قبلی یا اهداف غایی تربیت اجتماعی از منظر رویکرد جامعهشناختی کلاننگر است. مقدمهٔ واقعنگر، شامل گزاره یا گزارههای واقعنگری است که زمینهها و قابلیتهای دست یافتن به هدف غایی تربیت اجتماعی را فراهم می آورد. آنچه از ترکیب این دو مقدمه بهدست میآید، اهداف واسطهای تربیت اجتماعی از منظر رویکرد کلاننگر است. نکتهٔ اساسی آن است که در مقدمه های هـر دو قیـاس تنهـا بـه بیـان آنچـه در رویکرد جامعهشناختی کلاننگر آمده، تأکید می شود و در نتایج هر دو قیاس که خود بیانکنندهٔ یافتههای پژوهشی مربوط به این سؤال هستند، به وجود استلزام منطقی میان مقدمات و نتایج و ايجاد ييوند ميان آنها توجه مي شود. اهداف تربیت اجتماعی از منظر سه رویکرد جامعه شناختی ... مشیر ۱۳۳

باید آغازین یا حیاتی رویکرد جامعهشناختی کلاننگر

رویکرد کلاننگر، وضعیت اجتماعی را در اجتماعی بودن آدمی اساسی میداند. در این رویکرد، هگـل ٔ سهم بهسزایی داشته است. هگل اساساً وجود داشتن را از شکل ذرهای و مستقل، خارج و آن را بر حسب قرار داشتن در بستر نظام و روابط منطقی تعریف میکند: «بودن، قرار داشتن در رابطهای استلزامی است»(هگل، به نقل از باقری،۱۳۸۸). اندیشمندانی چون هایدگر و گادامر نیز در ایـن حیطـه قرار دارند. هایدگر هستی آدمی را به منزلهٔ امری زمانمند و تاریخی در نظر میگیرد. گادامر نیـز بـه تبـع وی، به محاط بودن آدمی در حیطهٔ سنّتهای اجتماعی و تاریخی توجـه کـرد و کسانی چـون مـک اینتایر، تیلور و سندل <sup>۴</sup> نیز بر این نظرند که تعلق فرد به جماعت فرهنگی و اجتماعی معین، تنها زمینهٔ مناسبی است که می توان اجتماعی بودن آدمی را بر حسب آن تعریف کرد. مکتتایو بر آن است کـه اگـر بتوان از حقوق فردي سخن گفت، اين تنها به شکل ايجابي و بر حسب کارکردهايي ميسر است کـه از وضعیت اجتماعی افراد در ارتباط با دیگران حاصل می شود، سندل نیـز مفهـوم خـودپیروی و انتخـاب آزاد افراد را مورد سؤال قرار میدهد و بر آن است که غایاتی که افراد در یمی آن هستند، توسط آن ها انتخاب نمی شود، بلکه در نظام معین اجتماعی، موجود و مفروض هستند (باقری،۱۳۸۸) بر اساس آنچه گفته شد، می توان استنباط کرد که رو یکرد جامعه شیناختی کلان نگر متر تب بر جامعه گرایی، عدالت و برابری انسان ها و تساوی حقوق افراد، اهداف و ارزش های مشترک و انسجام گروهمی است تا از این طریق، انسان ها بتوانند به سعادت نائل شوند. به بیان دیگر، از منظر ایـن رویکـرد، سـعادت و خوشبختی آدمی درگرو این مضامین است.

### گزارهٔ واقعنگر رویکرد جامعهشناختی کلاننگر

رویکرد جامعه شناختی کلان نگر بر اصالت جامعه تأکید دارد. این رویکرد، با نفی تمام باورهای فردگرایانه معتقد است افراد تنها در ساختار اجتماعی معین هویّت می یابند. در این رویکرد، اجتماعی بودن آدمی، به معنای قرار داشتن او در بستر یا ساختار معین اجتماعی-تاریخی است؛ نه تنها حقوق فرد و حقوق فردی پیش-اجتماعی، پوچ و بی معنا محسوب می شود، بلکه افراد در ساختار اجتماعی معینی هویّت می یابند. هگل در بیان فلسفی و نظام مند این تلقی،

<sup>1.</sup> Hegel

<sup>4.</sup> Mtyreacin, Tylor and Sandel

### ۱۳۴ می 🧄 اندیشه های نوین تربیتی، دورهٔ ۱۴ / شمارهٔ ۴

سهم فراوانی داشته است. او اساساً وجود داشتن را از شکل ذره ای و مستقل خارج ساخت و آن را برحسب قرار داشتن در بستر نظام و روابط منطقی تعریف کرد: «بودن، قرار داشتن در رابطه ای استلزامی است<sup>(</sup>». همین نگرش در تفکّر اجتماعی هگل نیز آشکار است. دو نکته اصلی در تفکّر اجتماعی او وجود دارد. نکتهٔ نخست این است که فرد، تنها در متن جامعه قابل تصور است. فرد مقدم بر جامعه، حقوق فردی و آزادی فردی مقدم بر جامعه، اموری بی معنا هستند. از نظر او، روح مطلق یا خدا در قالب جامعه و دولت و نه فرد تحقق می یابد. همین تصور، انگاره ای ارگانیک از جامعه پدید می آورد: «دولت برای شهروندان نیست؛ بلکه می توان گفت که دولت، غایت است و شهروندان وسایل آن؛ اما این رابطهٔ غایت و وسیله، در اینجا باشد، بلکه آنان همچون عناصری در حیاتی اندام وارند که در آن هیچ اندامی غایت یا وسیله اندام دیگر نیست» (هگل، به نقل از باقری، ۱۳۸۸).

چنانکه گفته شد، کلان نگرها بر این باورند که فرد تنها در متن جامعه قابل تصور است و افراد همچون اتمهای مستقل و شناور در فضا نیستند. از دیدگاه آنها، وجود فرد، به زمینه های تاریخی و اجتماعی بستگی دارد و نمی توان او را مستقل از این فرض کرد. بر این اساس، جامعه بر فرد تأثیر همه جانبه و فراگیر دارد و هویّت افراد را در خود احاطه کرده است و از این رو، فرد هویّتش را از جامعه به دست می آورد. بنابراین، برای شناخت انسان باید ماهیت اجتماعی او را شناسایی کرد، زیرا خلقیات، اهداف و استدلال های افراد همه موضوعاتی هستند که به اجتماع و فرهنگ و به گروه هایی از معانی، تجارب و ملاحظات و نرمهای اجتماعی مهتند. کلان نگرها بر این عقیده اند که جامعه، گروهی از افراد است که به وسیله بندهای مشترک زبانی، فرهنگی، تاریخی به صورت درونی به همدیگر تنیده شده اند. ار تباط افراد در جامعه، ار تباطی منسجم، قانونی، قراردادی، رسمی و مبتنی بر حقوق است. بنابراین، جامعه چیزی است که هویّت افراد را تشکیل می دهد. بییر<sup>۲</sup>(۱۹۸۹) بر این باور است که تعهد برای ایجاد برابری، ویژگی محوری رویکرد کلان نگر است. به نظر او، از جمله تعهدات به منظور ایجاد برابری، مشارکت کامل شهروندان در فعالیتهای تربیتی و اجتماعی است. کارن نگرها،

2. Beyer

<sup>1.</sup> To Be Is To Be Implicated

اجتماع را محوری برای تعیین و تأیید ارزشهای اساسی جامعه و مسئولیتهای افراد محسوب میکنند و آن را عامل سازندهٔ هویت افراد میدانند. از این رو، قیود اجتماعی، مسلمات زنـدگی افراد را تشکیل میدهند و این قیود، زمینههایی هستند که از یک سو، نظم اجتماعی مترتـب بـر آن است و از سویی دیگر، منبعی به منظور تدوین قوانین مورد نیاز جامعه است. بـه عقیده نظریهپردازان کلاننگر، جامعه مقدم بر فرد و حقوق و آزادیهای فردی است. بنابراین، جامعه می تواند به خودی خود به عنوان غایت محسوب شود.

اهداف غایی تربیت اجتماعی از منظر رویکرد کلاننگر

این بخش، بیانکنندهٔ نتیجه دو مقدمهٔ هنجارین و واقعنگر قبلی است که خود ناظر به اهداف غایی تربیت اجتماعی از منظر رویکرد کلاننگر است. چنانکه گفته شد، بر اساس مقدمه هنجارین این رویکرد، خوشبختی و سعادت در گِرو عدالت و برابری انسانها و تساوی حقوق افراد، اهداف و ارزش های مشترک و انسجام گروهی است. از سویی دیگر، اصالت جامعه، تقدیم جامعه و حقوق اجتماعی بر فرد و حقوق فردی و اجتماعی بودن هویّت آدمی، بیانکنندهٔ گزارههای واقعنگر این رویکرد است. از این رو، تحقّق خوشبختی و سعادت در گِرو اصالت جامعه، تقدیم جامعه و حقوق اجتماعی بر فرد و حقوق فردی و اجتماعی بودن هویّت آدمی است. به بیان دیگر، تحقق عدالت و رویکرد است. از این رو، تحقّق خوشبختی و سعادت در گِرو اصالت جامعه، تقدیم جامعه و حقوق اجتماعی بر فرد و حقوق فردی و اجتماعی بودن هویّت آدمی است. به بیان دیگر، تحقّق عدالت و است این اسانها و تساوی حقوق افراد، اهداف و ارزش های مشترک و انسجام گروهی وابسته به اصالت جامعه، تقدیم جامعه و حقوق اجتماعی بر فرد و حقوق فردی و اجتماعی بودن هویّت آدمی است. بر این اساس، اهداف غایی تربیت اجتماعی این رویکرد، ناظر به ضرورت مقدمهٔ واقعنگر برای تحقّق مقدمهٔ هنجارین یا باید آغازین است. آنچه درپی میآید، نتیجهٔ قیاس عملی یا اهداف غایی تربیت اجتماعی از منظر رویکرد جامعهشناختی کلاننگر است.

#### پرورش فضيلتهاي اجتماعي

اگر خوشبختی درگِرو جامعهگرایی و اجتماعی بودن هویّت آدمی است، پس برای شکلگیری این نوع هویّت در دانش آموزان، باید فضیلتهای اجتماعی را در آنها پرورش داد. در رویکرد کلاننگر به تربیت اجتماعی، وضعیت اجتماعی، در اجتماعی بودن دانش آموزان اساسی تلقّی میشود و چون وضعیّت اجتماعی حاوی فضیلتهای اجتماعی است، از ایس رو، تربیت ۱۳۶ 🔬 اندیشههای نوین تربیتی، دورهٔ ۱۴ / شمارهٔ ۴

اجتماعی باید معطوف به پرورش فضیلتهای اجتماعی و کسب آنها باشد. مکنتایر مفهوم ارسطویی فضیلت را به کار می گیرد. از نظر وی، فضیلتهای اجتماعی، ناظر به قابلیتها و ویژگیهایی است که در خدمت زندگی یک اجتماع است. رویکرد کلاننگر به تربیت اجتماعی، بر پرورش فضیلتهای اجتماعی از جمله گشودگی در ارتباط با دیگران، سعه صدر، مسؤلیت پذیری اجتماعی و... تأکید دارند (باقری،۱۳۸۸).

# ایجاد انسجام و یکپارچگی گروهی

اگر خوشبختی در گِرو اهداف و ارزش های مشترک و انسجام گروهی است، پس باید زمینه های لازم برای ایجاد انسجام و یکپارچگی گروهی را در دانش آموزان ایجاد کرد. بر اساس رویکردکلان نگر، همنوایی افراد باهم و با هنجارها و الگوهای اجتماعی موجود در جامعه، انسجام و یکپارچگی گروهی محسوب می شود. در این رابطه، دورکیم اعتقاد دارد که هدف آموزش و پرورش، کسب انسجام و یکپارچگی گروهی است که این امر خود در هر جامعهای و با توجه به ساختارهای حاکم بر آن جامعه متفاوت است. چهبسا در جوامع سنّتی که در آن ارزش های حاکم بر جامعه این امر به وسیلهٔ نهادهای سنّتی از جمله خانواده، دیس و فراهم می شود، اما در جوامع مدرن که همستگی از نوع ارگانیکی است، این رسالت بر عهده نهادهای تخصصی از جمله نهاد آموزش و پرورش است که ادارهٔ آن به دست دولت است و مهدف از آن، پرورش افراد با توجه به نیازهای موجود در جامعه و برنامهریزی هایی است که برای ایجاد یک جامعه همراه با نظم و تعادل انجام می شود ( ایت موجود در جامعه و برنامهریزی هایی است که

برای ارائهٔ تصویر روشن تری از سیر منطقی آنچه در این قیاس عملی ارائه شد، در زیـر آن را به صورت خلاصه می آوریم:

| من باید زنده و سعادتمند باشم.                                  | گزارهٔ هنجارین ۱: |
|----------------------------------------------------------------|-------------------|
| زندگی و سعادتمندی درگِرو جامعهگرایی، اولویت هویّت اجتماعی است. | گزارهٔ واقعنگر:   |
| برای نیل به زندگی و سعادتمندی، در من باید فضیلتهای اجتمـاعی و  | گزارهٔ هنجارین ۲: |
| نظم و انسجام گروهی پرورش یابد.                                 |                   |

اهداف تربیت اجتماعی از منظر سه رویکرد جامعه شناختی ...

# اهداف واسطی تربیت اجتماعی از منظر رویکرد کلاننگر گزارهٔ هنجارین رویکرد جامعهشناختی کلاننگر

برای استنتاج اهداف واسطی یا میانی تربیت اجتماعی رویکرد کلان نگر، قیاس عملی دیگری صورت بندی می شود که در آن نیز دو مقدمهٔ هنجارین و واقع نگر با هم ترکیب می شوند. مقدمهٔ هنجارین، نتیجهٔ استدلال قبلی یا هدف غایی تربیت اجتماعی از منظر رویکرد کلان نگر است. مقدمهٔ واقع نگر، شامل گزاره یا گزاره های واقع نگری است که زمینه ها و قابلیت های دست یافتن به هدف غایی تربیت اجتماعی را فراهم می آورد. این گزاره یا گزاره ها نیز برگرفته از رویکرد کلان نگر است. بر اساس نتیجهٔ قیاس قبلی، پرورش فضیلت های اجتماعی و ایجاد نظم و انسجام گروهی، اهداف غایی تربیت اجتماعی از منظر رویکردکلان نگر به شمار می آیند، پس این اهداف، محتوای گزارهٔ هنجارین این قیاس هستند.

## گزارهٔ واقعنگر رویکرد جامعهشناختی کلاننگر

رویکرد جامعه شناختی کلان نگر، جامعه را بسان یک موجود زندهٔ دارای اجزاء مختلفی فرض می گیرد که هر جزء وظیفه و کارکرد معیّنی را همراه با دو نوع ارتباط به عهده می گیرد: ۱. ارتباط جزء با جزء دیگر و ۲. ارتباط جزء با کل. درصورتی که هر جزء وظیفه و کارکرد خود را به خوبی انجام دهد، نظام اجتماعی سامان یافته و در صورت اختلال اجزاء از انجام وظیفه، کل دچار بی نظمی و ناسازگاری می شود. اسکیدمور <sup>ا</sup>دربارهٔ این نظریه می گوید: فونکسیونالیزم درصدد است ماهیت درهم تافته، زنده و متقابلاً سازگار یک نظام اجتماعی را در کلیتش بفهمد. این امر مستلزم آن است که ما در اجزاء وحدتی را باز شناسیم که بر اساس آن، اجزاء و کل درهم تنیده شده و یک هویت به دست آورده باشند(اسکیدمور،۱۹۷۵، ترجمهٔ حاضری، رجب زاده، معیدفر، مقدس و هاشمی گیلانی، ۱۳۹۲). جامعه گرایان تقدم جامعه بر فرد را باور دارند و معتقدند هویّت و فردیت شخص در قالب عضوی از جامعه و در مقایسه با دیگران برای فرد معنادار و قابل شناخت است. جامعه گرایان بر خلاف اندیشمندان لیبرالیسم، بیشتر به آرمان های اجتماعی انسان می اندیشند تا

<sup>1.</sup> Skidmore

<sup>5.</sup> Sandel, MacIntyre, Taylor and Walzer

#### اهداف واسطى تربيت اجتماعي

#### حفظ میراث فرهنگی و ارزشهای مشترک افراد جامعه

اگر پرورش فضیلتهای اجتماعی و ایجاد نظم و انسجام گروهی درگِرو کارکرد اجتماعی بـر بنیاد نوعی وحدت اجتماعی است، پس باید به حفظ و پاسداشت این وحدت همت گمارد. از آنجا که از دید کلاننگرها این وحدت در میراث فرهنگی و ارزش های مشترک افراد جامعه نمود دارد، پس باید میراث فرهنگی و ارزش های مشترک افراد جامعه را حفظ و پاسداری کرد. بر اساس نظر کلاننگرها، همنوایی افراد باهم و با هنجارها و الگوهای اجتماعی موجود در جامعه انسجام و یکپارچگی گروهی محسوب می شود. برای این منظور، حفظ میراث فرهنگی و ارزش های مشترک افراد جامعه و التـزام بـه قيـود اجتمـاعی و تـاريخی از اهميـت ويـژهای بهرهمند است. هدف دورکیم از مطرح کردن آموزش و پرورش، کسب یکپارچگی و نظم است که این امر خود در هر جامعهای و با توجه به ساختارهای حاکم بر آن جامعه متفاوت است. چهبسا که در جوامع سنّتی که در آن همبستگی از نوع مکانیکی است، این امر را نهادهای سنّتی ازجمله خانواده و دین و ارزشهای حاکم بر جامعه انجام میدهند و از ایمن طریق، نظم و همبستگی بین افراد اجتماع فراهم میشود؛ اما در جوامع مدرن، که همبستگی از نوع ارگانیکی است آموزش و پرورش از حالت سنّتی خارج میشود و این رسالت به عهده نهادهای تخصصي ازجمله نهاد أموزش و پرورش است كه ادارهٔ آن بهدست دولت است و هـدف از آن تعلیم و تربیت افراد با توجه به نیازهای موجود در جامعه و برنامهریزیهایی است که بـرای ایجاد یک جامعه همراه بانظم و تعادل انجام می شود(ربانی و همکاران، ۱۳۸۸).

#### پرورش روحیهٔ اجتماعی بودن متربیان

اگر پرورش فضیلتهای اجتماعی و ایجاد نظم و انسجام گروهی در گِرو هویّت اجتماعی است، پس باید هویّت اجتماعی متربیان یا روحیهٔ اجتماعی بودن آنها را پرورش داد. کلاننگرها بر این باورند که فرد تنها در متن جامعه قابل تصور است و افراد همچون اتمهای مستقل و شناور در فضا نیستند. از دیدگاه آنها، وجود فرد به زمینههای تاریخی و اجتماعی جامعهاش بستگی دارد و نمی توان او را مستقل از این فرض کرد. بر این اساس، جامعه بر فرد تأثیر همهجانبه و فراگیر دارد و هویّت افراد را در خود احاطه کرده است؛ در نتیجه فرد هویّتش را از جامعه بهدست می آورد. بنابراین، برای شناخت انسان باید ماهیت اجتماعی او را شناسایی کرد چراکه خلقیات، اهداف و استدلالهای افراد همه موضوعاتی هستند که به اجتماع و فرهنگ و به گروههایی از معانی، تجارب و ملاحظات و نرمهای اجتماعی وابسته هستند. به طورکلی، هر فردی خودی در میان خودهای دیگر است که هرگز نمی توان بدون فهم مجموعهای که او را احاطه کرده است، او را توصیف کرد(کوهن، ۲۰۰۰).

کلان نگرها بر این عقیده اند که جامعه، گروهی از افراد است که به وسیله بندهای مشتر ک زبانی، فرهنگی، تاریخی به صورت درونی به همدیگر تنیده شده اند. ارتباط افراد در جامعه ارتباطی منسجم، قانونی، قراردادی، رسمی و مبتنی بر حقوق است. بنابراین، جامعه چیزی است که هویّت افراد را تشکیل می دهد. همچنین به عقیدهٔ بیبر (۱۹۸۹) تعهد برای ایجاد برابری، به عنوان ویژگی محوری، رویکرد کلان نگر محسوب می شود. به نظر او، از جمله تعهدات به منظور ایجاد برابری، مشارکت کامل شهروندان در فعالیت های تربیتی و اجتماعی است. کلان نگرها، اجتماع را محوری برای تعیین و تأیید ارزش های اساسی جامعه و میئولیت های افراد محسوب می کنند و اجتماع را عامل سازندهٔ هویّت افراد می دانند. از این رو قیود اجتماعی، مسلمات زندگی افراد را تشکیل می دهند و این قیود، ضمیمه هایی هستند که از یک سو نظم اجتماعی مترتب بر آن است و از سوی دیگر منبعی به منظور تدوین قوانین موردنیاز جامعه تلقی می شود.

بر این اساس، نقش آموزش و پرورش در جامعه، اجتماعی کردن کودکان متناسب با نظام اجتماعی، هنجارها و ارزشها یا پرورش روحیهٔ اجتماعی بودن متربیان است. از این روست که دورکیم، در همهٔ آثار خود، امور تربیتی را همانند سایر پدیدههای اجتماعی، عینی میداند و آنها را با قواعد جامعه شناسی بررسی میکند. به عقیده او هیچ جامعهای بدون تربیت و هیچ تربیتی بدون جامعه قابل تصور نیست. اصولاً برای درک ساختار و اعمال تربیتی هر جامعه و هر عصر باید به سایر نهاده ای اجتماعی و اهداف و اغراض جامعه در زمان معینی توجه داشت (ربانی و همکاران،۱۳۸۸).

برای ارائهٔ تصویر روشن تری از سیر منطقی آنچه در این قیاس عملی ارائه شد، در زیـر آن را به صورت خلاصه می آوریم: ۱۴۰ 🔬 اندیشههای نوین تربیتی، دورهٔ ۱۴ / شمارهٔ ۴

| گزارهٔ هنجارین ۱: | تربیت اجتماعی باید فضیلتهای اجتماعی و نظم و انسـجام گروهـی |
|-------------------|------------------------------------------------------------|
|                   | را در متربیان پرورش دهد.                                   |
| گزارهٔ واقعنگر:   | پرورش فضیلتهای اجتماعی و نظم و انسجام گروهی درگِرو میراث   |
|                   | فرهنگی و ارزشهای مشترک افراد جامعه و هویّت اجتماعی آنـان   |
|                   | است.                                                       |
| گزارهٔ هنجارین ۲: | برای پرورش فضیلتهای اجتماعی و نظم و انسمجام گروهمی بایـد   |
|                   | میراث فرهنگی و ارزشهای مشـترک افـراد جامعـه را حفـظ کـرد و |
|                   | روحيهٔ اجتماعی بودن را در متربّیان پرورش داد.              |

#### یافتههای سؤال دوم

اهداف غایی، بیانکنندهٔ جهت و مقصد نهایی تربیت اجتماعی است. برای استنتاج هدف غایی بر اساس رویکرد خُردنگر، استدلالی صورتبندی میشود که در آن، دو مقدمهٔ هنجارین و واقع نگر با هم ترکیب می شوند. مقدمهٔ هنجارین، حاوی گزاره یا گزارههایی است که بـه یـک «باید» حیاتی و آغازین اشاره دارد. این باید حیاتی، بیانکنندهٔ آن است که انسان به عنوان موجود دارای حیات باید حیات خود را حفظ کند و آن را با خوشبختی قرین کند. مقدمهٔ واقعنگر، حاوی گزاره یا گزارههای توصیفی است که تحقّق باید حیاتی و آغازین درگرو آن است. این گزاره یا گزارههای توصیفی، برگرفته از رویکرد جامعه شناختی خُردنگر است. آنچه از ترکیب این دو مقدمه بهدست می آید، اهداف غایی تربیت اجتماعی از منظر رویکرد خُردنگر است. علاوه بر این، برای استنتاج اهداف واسطهای تربیت اجتماعی رویکرد خُردنگر، قیاس عملی دیگری نیز صورتبندی میشود که در آن دو مقدمهٔ هنجارین و واقع نگر با هـم ترکیب مىشوند. مقدمهٔ هنجارين، نتيجهٔ استدلال قبلي يا اهداف غايي تربيت اجتماعي از منظر رويكرد جامعهشناختی خُردنگر است. مقدمهٔ واقع نگر، شامل گزاره یا گزارههای واقع نگری است که زمینهها و قابلیتهای دست یافتن به هدف غایی تربیت اجتماعی را فراهم می آورد. آنچه از ترکیب این دو مقدمه بهدست می آیـد، اهـداف واسـطهای تربیـت اجتمـاعی از منظـر رویکـرد خُردنگر است. نکتهٔ اساسی آن است که در مقدمه های هر دو قیاس تنها به بیان آنچه در رویکرد جامعهشناختی خُردنگر آمده، تأکید میشود و در نتایج هر دو قیاس که خود بیانکننـدهٔ اهداف تربیت اجتماعی از منظر سه رویکرد جامعه شناختی ...

یافتههای پژوهشی مربوط به این سؤال هستند، به وجود استلزام منطقی میان مقدمات و نتایج و ایجاد پیوند میان آنها توجه میشود.

باید آغازین یا حیاتی رویکرد جامعهشناختی خُردنگر

در رویکرد خُردنگر، فرد به نحو اساسی مستقل از جامعه نگریسته می شود. جامعه و اجتماعی بودن فرد، چون عرصه یا محملی است که فرد در آن، فرصت مناسب برای پاسخ گفتن به نیازهای فردی خویش می یابد. اجتماعی بودن در این رویکرد، امری ثانوی و عرضی است. نمونه ای از این نوع تلقی، در لیبرال دموکراسی قرون شانزدهم و هفدهم اروپا آشکار شد. در اعتراض به نهادهای سیاسی و اجتماعی که تجارت آزاد و سایر شکلهای آزادی فردی را محدود می کرد، ایدهٔ حقوق فردی و طبیعی به میان آمد. دیدگاه لیبرال تلاشی برای حفظ عرصهٔ خصوصی از سلطه دولت بوده است. همین گرایش موجب شده است که انگارهٔ اساسی مربوط به اجتماعی بودن آدمی در مفاهیمی چون قرارداد اجتماعی یا دموکراسی و مشارکت آشکار شود. تأکید بر دموکراسی و مشارکت، نشاندهندهٔ اهمیت جایگاه فرد و حقوق فردی در این نشود. تأکید بر دموکراسی و مشارکت، نشاندهندهٔ اهمیت جایگاه فرد و حقوق فردی در این بیشتری می دهند و برخی اصول فکری آنان عبارتند از محدودیت انسان،آزادی و برابری حقوقی، اجتماعی و سیاسی(پرچمی ،۱۳۸۹). بر این اساس، می توان گفت، در ایس رویکرد، زیستن بر مبنای حقوق خود، آزادی و کسب فرصتهای برابر، زمینههای سعادت و خوشبختی افراد جامعه را فراهم می آورند.

### گزارهٔ واقعنگر رویکرد جامعهشناختی خُردنگر

در رویکرد جامعه شناختی خُردنگر، «لاک» از حقوق فردی به گونه ای سخن می گوید که گویی فرد توسط قانون طبیعت از آن ها بهرهمند است. این حقوق که وی، به سبب اهمیت قائل شدن برای مالکیت، از آن ها به عنوان حقوق مالکیت یاد می کند، عبارت اند از زندگی، آزادی و مایملک. از نظر وی، پیوستن افراد به جامعه، برای آن است که ضمانتی برای حفظ حقوق طبیعی آن ها فراهم آید. غایت عمده و اصلی افراد در متحد شدن در قالب ملّتها و قرار دادن خود تحت نفوذ حکومت، همانا حفظ مالکیتشان است (جان لاک، ۱۹۹۵: ۹۱). میل دربارهٔ

### ۱۴۲ 🔥 اندیشه های نوین تربیتی، دورهٔ ۱۴ / شمارهٔ ۴

شاخص های آزادی، علاوه بر آنکه به رفاه فردی توجه میکند، به آزادی فکر، بیان و عمل فردی نیز تأکید میکند. از نظر او، آن دسته از اقدام های فرد که موجب تعرض به حقوق دیگران شود، مستوجب عقاب است. اما به جز آن، فرد آزاد است به هرگونه که میخواهد عمل کند و نباید افراد دیگر یا حکومت، مانع او شوند. با وجود تفاوت هایی که میان لاک و میل وجود دارد، وجه مشترک آنها، این است که به حقوقی فردی و مقدم بر جامعه اعتقاد دارند و آزادی را به شکل سلبی تعریف میکنند؛ به این معنا که نباید موانعی برای پاسخ گفتن به حقوق فردی افراد توسط آنها وجود داشته باشد. از این جهت، نقش اصلی حکومت نیز این است که با اِعمال حاکمیت، از تضییع حقوق افراد جلوگیری کنند(گوردون، ۱۹۹۸).

کانت نیز بر آن است که تنها یک حق طبیعی وجود دارد و آن آزادی یا استقلال از محدودیت اراده دیگران است. این تنها حقی است که هر فرد انسان به واسطه انسانیتش واجد آن است. از نظر کانت، حقوق دیگری چون حق مالکیت و حق امنیت، از لوازم حق طبیعی یادشده است؛ زیرا بدون این حقوق، حق طبیعی آزادی زایل می شود. از آنجاکه هر فردی از این حق طبیعی بهرهمند است، تنها محدودیت مشروع برای آن، همین حق طبیعی نزد دیگران است. از این رو، شرط تحقق عام این حق طبیعی، عدالت است و عدالت، مجموعه شرایطی است که تحت آن، اراده یک فرد می تواند بر اساس یک قانون عام آزادی با اراده افراد دیگر متحد شود. این اتحاد به معنای آن است که هیچ کس در استفاده از آزادی خود، کاری در جهت نقض آزادی دیگران انجام ندهد، به نحویکه این مسأله به صورت یک قانون اخلاقی و در قالب امر مطلق درآید: «کاری را انجام ده که بتوانی انجام آن را به همگان توصیه کنی.»؛ جلوهٔ درونی این امر مطلق، قانون اخلاقی است و جلوه بیرونی آن، دولت است(باقری، ۱۳۸۸).

## اهداف غایی تربیت اجتماعی از منظر رویکرد خُردنگر

این بخش، بیان کنندهٔ نتیجه دو مقدمهٔ هنجارین و واقعنگر قبلی است که خود ناظر به اهداف غایی تربیت اجتماعی از منظر رویکرد خُردنگر است. چنانکه گفته شد، بر اساس مقدمه هنجارین این رویکرد، خوشبختی و سعادت در گِرو داشتن حقوقی چون آزادی و برابری است. از سویی دیگر، اصالت فرد، تقدّم فرد و حفظ حقوق فردی، بیان کنندهٔ گزارههای واقعنگر این رویکرد است. از این رو، تحقّق خوشبختی و سعادت درگِرو اصالت فرد، تقدّم فرد و حفظ حقوق فردی آدمی است. بر این اساس، اهداف غایی تربیت اجتماعی این رویکرد، ناظر به ضرورت مقدمهٔ واقعنگر برای تحقّق مقدمهٔ هنجارین یا باید آغازین است. آنچـه درپـی میآید، نتیجه قیاس عملی یا اهداف غایی تربیت اجتمـاعی از منظـر رویکـرد جامعـهشـناختی خُردنگر است.

#### پرورش متربیان مستقل و آزاد

اگر خوشبختی در گرو اصالت فرد و حفظ حقوق فردی است، پس برای شکل گیری این وضعیّت در دانش آموزان، باید روحیهٔ استقلال و آزادیخواهی را در آنها پرورش داد. استقلال مبتنی بر مبنای فردیت گرایی است و بدین معناست که زندگی هر فرد به خود او تعلق دارد. استقلال به معنای برخورداری از اختیار کامل یا انتخاب همهجانبه است. بنابراین، اگر فردی در انتخاب اهداف آزاد نباشد، بلکه فقط در انتخاب ابزار و وسایل رسیدن به اهداف آزاد باشد، از استقلال کامل بهرمند نیست (وینچ'۲۰۰۲). بر این اساس، فرد می تواند شکل مطلوب زندگی خویش را برگزیند. اهمیت استقلال در این رویکرد ایجاب می کند که در تربیت اجتماعی از اعمال هرگونه محدودیت و فشار بر ذهن و جسم افراد پرهیز شود تا همه بتوانند مواد ذهنی را از تجربههای مشترک جامعه دریافت کنند و هر کس به طور مستقل این مواد را باهم بیامیزد و به صورت فکر درآورد (دیویی'۱۹۱۶، ترجمهٔ آریان پور، ۱۳۳۹).

#### پرورش قوّة عقلانی دانشآموزان

اگر خوشبختی در گِرو اصالت فرد است و اصالت فرد نیز با تعقّل و قدرت عقلانی به دست میآید و بالنده میشود، پس باید قوّهٔ عقلانی را در دانش آموزان پرورش داد. در این رویکرد، اساس ماهیت انسان را قدرت عقلانی او تشکیل میدهد و تجربهٔ فرد، سنگ محک حقیقت محسوب میشود. در این بینش، قدرت خِرَد آدمی برای حل مشکلات با ابداع راه حل و بهبود زندگی، عامل اساسی است. یعنی قدرت تعقل ابزار نیرومندی برای تغییر شکل و بازسازی زندگی فرد محسوب میشود(گوتگ، ۱۹۹۷، ترجمهٔ پاک سرشت، ۱۳۸۰). بر این اساس، باید

<sup>1.</sup> Vinch

<sup>2.</sup> John Dewey

۱۴۴ 🍌 🚺 اندیشههای نوین تربیتی، دورهٔ ۱۴ / شمارهٔ ۴ 📖

این توانایی را در دانشآموزان فراهم آورد و زمینههایی برای اندیشیدن و تعقّـل دانـشآمـوزان ایجاد کرد.

برای ارائهٔ تصویر روشن تری از سیر منطقی آنچه در این قیاس عملی ارائه شد، در زیـر آن را به صورت خلاصه میآوریم:

گزارهٔ هنجارین ۱: من باید زنده و سعادتمند باشم. گزارهٔ واقعنگر: زندگی و سعادتمندی درگِرو اصالت فرد، آزادی و برابری است. گزارهٔ هنجارین ۲: برای نیل به زندگی و سعادتمندی، در من باید هویّت مستقل و آزاد و قوّهٔ عقلانی پرورش یابد.

اهداف واسطى تربيت اجتماعي از منظر رويكرد خردنگر

برای استنتاج اهداف واسطی یا میانی تربیت اجتماعی رویکرد خُردنگر، قیاس عملی دیگری صورتبندی می شود که در آن نیز دو مقدمهٔ هنجارین و واقعنگر با هم ترکیب می شوند. مقدمهٔ هنجارین، نتیجهٔ استدلال قبلی یا هدف غایی تربیت اجتماعی از منظر رویکرد خُردنگر است. مقدمهٔ واقعنگر، شامل گزاره یا گزارههای واقعنگری است که زمینهها و قابلیتهای دست یافتن به هدف غایی تربیت اجتماعی را فراهم می آورد. این گزاره یا گزارهها نیز برگرفته از رویکرد خُردنگر است. بر اساس نتیجهٔ قیاس قبلی، پرورش متربیان مستقل و آزاد و پرورش قوّهٔ عقلانی دانش آموزان، هدف غایی تربیت اجتماعی از منظر رویکرد خُردنگر به شمار می آید؛ پس این هدف، محتوای گزارهٔ هنجارین این قیاس است. بنابراین، آنچه درپی می آید، ارائهٔ مقدمهٔ واقعنگر و نتیجهٔ قیاس یا اهداف واسطی تربیت اجتماعی رویکرد خُردنگر است.

## گزارهٔ واقعنگر رویکرد جامعهشناختی خُردنگر

سطح خُرد، از کنش متقابل و تعامل رودررو تشکیل شده است. در مواجهههای متمرکز، افـراد در یـک جمعیـت بـومی بـا یکـدیگر رودررو مـیشـوند و کـانون توجـه مشـترکی دارنـد. در مواجهههای غیرمتمرکز، انسانها از رویارویی مستقیم دوری میکنند، ولـی در فضـای عمـومی، کنشهای یکدیگر را در نظر میگیرند. نیروهای پایه، مواجهـههـا را ایجـاد مـیکننـد و جهـت —— اهداف تربیت اجتماعی از منظر سه رویکرد جامعه شناختی … مجمع ۱۴۵ 💴

میدهند. این نیروها عبارتاند از عواطف، نیازهای پیوندجویانه، نمادها، نقشها، پایگاه، جمعیتشناسی و بومشناسی.

**عواطف**: همهٔ کنش های متقابل و تعامل ها شامل گونه ها و ترکیباتی از حداقل چهار احساس بنیادین هستند: ترس، خشم، خوشحالی و ناراحتی (ترنر <sup>۱</sup>، ۲۰۰۰). افراد بدون عواطف و احساسات نمی توانند فکر کنند، به طور مؤثر ایفای نقش کنند، نقش ها را بفهمند یا پیوندهای اجتماعی برقرار کنند. برانگیختگی عاطفی – چه مثبت و چه منفی – بر همهٔ تعامل های رودررو تأثیر می گذارد.

**نیازهای پیوندجویانه**: همهٔ تعامل ها و کنش های متقابل با نیازهای بنیادین مشخصی تغذیه می شوند و از آن ها انرژی می گیرند. این نیازهای بنیادین عبارت اند از نیاز به تأیید خود «نفس» یا هویّت، نیاز به دریافت پاداش و نتیجه مثبت از مبادله، نیاز به پیش بینی پذیری پاسخ های دیگران و این بارو که می توان نسبت به رفتار مناسب دیگران اطمینان داشت، نیاز به این دیدگاه است که چیزها واقعی و همان گونه اند که به نظر می آیند و به عضویت در گروه یا این احساس نیاز دارد که ما بخشی از جریان بین فردی جاری هستیم. به اعتقاد من، وقتی انسانها در جریان مواجهه ها باهم درگیر می شوند، این نیازها هم فعال می شوند. تلاش برای ارضای ایس نیازها اعمال انسانها و چگونگی پاسخ آن ها به رفتار دیگران را تعیین می کند.

نمادها: همهٔ تعاملها و کنشهای متقابل از طریق نیروهای فرهنگی هدایت میشوند (ترنر، ۲۰۰۰ و ۲۰۰۲). انسانها طی این فرایند انتظارات متقابلی را در این زمینهها ایجاد میکنند: طبقهبندی، طبقهبندی دیگران و موقعیت، چهارچوبها، چه چیزی باید در مواجهه دخیل شود یا از آن حذف گردد؟ اشکال ارتباطات، گونههای مناسب سخن و نشانهها در مواجهه و عواطف، نوع و سطح تأثیر باید مشخص شود.

نقش ها: در همهٔ تعامل ها و کنش های متقابل، افراد برای ایفای نقش از حرکات و نشانه هایی استفاده میکنند و همچنین برای فهم نقشی که دیگران ایفا میکنند، حرکات و نشانه هایی را ۱۴۶ 🔬 اندیشههای نوین تربیتی، دورهٔ ۱۴ / شمارهٔ ۴

میخوانند و متوجه میشوند که آنها به کار میبرند، یعنی بهطور متقابل نقش بازی میکننـد و نقش دیگران را میفهمند (مید، ۱۹۳۴).

پایگاه (مقام و موقعیت): در مواجهه افراد علاوه بر ایفای نقش، موقعیتی را نیز اشغال میکنند و به دنبال نشانهها و علائم موقعیتهای دیگران هستند تا ویژگیهای پایگاه، مثل زنانگی یا مردانگی، ارزشیابی نسبی پایگاه (منزلت)، جایگاه پایگاه در شبکهای از تقسیمکار و میزان وضوح و روشنی پایگاه به نسبت موقعیتهای بالقوه را دریابند. وقتی افراد بتوانند پایگاه یکدیگر را بهطور موفقیتآمیزی مشخص کنند، کنش متقابل روانتر میشود؛ در مقابل، هرگاه پایگاهها غیر روشن و مناقشهآمیز باشند، کنش متقابل دشوار خواهد شد(ترنر، ۲۰۰۲). ورود آنها به یک وضعیت و خروج از آن و فشردگی آنها، همه شکلدهنده جریان کنش متقابل رودررو هستند. افراد معانی مرتبط با این جنبههای جمعیتشناسی بین فردی را میفهمند و این فهم آنها، چگونگی پاسخ آنها به یکدیگر را تحتتأثیر قرار میدهد.

**بوم شناسی**: سازمان دهی زمان و فضا، آخرین نیروی سطح خرد است. این نیرو به مسائلی ازاین دست ارتباط دارد: میزان فضا، محدودیت ها و مرزهای آن، تقسیمات آن، متعلقات قابل استفاده آن و دیگر ویژگی های فضایی و فیزیکی مکان مواجهه. افراد، مثل الگوهای جمعیت شناسی، معنای آرایش ها و ترکیب بندی های مختلف فضا را می فهمند و به تناسب فهم خودپاسخ می دهند (جلایی پور و محمدی، ۱۳۸۷).

## اهداف واسطى تربيت اجتماعي

### فراهم آوردن زمینه برای بروز همهٔ ابعاد آزادی

اگر پرورش متربیان مستقل و آزاد و پرورش قوّهٔ عقلانی دانش آموزان درگِرو تعامل است و از سویی دیگر، این تعامل نباید نافی آزادی و استقلال فرد باشد، پس تربیت اجتماعی بایـد بـرای بروز همهٔ ابعاد آزادی زمینه را فراهم آورد. رویکرد خردنگر بر این ایده مبتنی است کـه آزادی ازجمله حقوق اولیه افراد است که از بدو تولد از آن بهرممند هستند و این ایده که زنـدگی هـر فرد متعلق به خود اوست و فرد حق دارد بر اساس تمایلات و منافع خویش به زیستن ادامه دهد. بنابراین، بر اساس این باورها، لازم است آموزش و پرورش بهمنظور آزاد گذاشتن همه جانبهٔ افراد یعنی برای آزادی عقیده، آزادی بیان و آزادی عمل دانشآموزان در محیط مدرسه زمینهٔ مناسب را فراهم آورد و از هرگونه سرکوب یا تحمیل پرهیز کند(جاویدی کلاته و مهرمحمدی،۱۳۸۴). اهمیت آزادی ایجاب میکند از اِعمال هرگونه محدودیت و فشار بر جسم و جان پرهیز شود تا همه بتوانند مواد ذهنی را از تجربههای مشترک جامعه دریافت کنند و هر فرد به صورت مستقل این مواد را باهم بیامیزد و به صورت فکر در آورد(دیویی،۱۹۱۶، ترجمهٔ آریانپور، ۱۳۳۹). از آنجا که یکی از جلوههای آزادی، آزادی اندیشه است، می توان استنباط کرد که فراهم آوردن زمینه برای بروز آزادی، به قوهٔ عقلانی دانـشآموزان رشـد و بالنـدگی میبخشد.

برای ارائهٔ تصویر روشن تری از سیر منطقی آنچه در این قیاس عملی ارائه شد، در زیـر آن را به صورت خلاصه میآوریم:

- گزارهٔ هنجارین ۱: تربیت اجتماعی باید استقلال، آزادی و قوّهٔ عقلانی دانـش آمـوزان را پرورش دهد.
- گزارهٔ واقعنگر: پرورش استقلال، آزادی و قوّهٔ عقلانی دانش آموزان درگِرو تعامل آزادیبخش است.
- گزارهٔ هنجارین ۲: برای پرورش استقلال، آزادی و قوّهٔ عقلانی دانش آموزان باید زمینه را برای بروز همهٔ ابعاد آزادی فراهم آورد.

#### يافتەھاي سۇال سوم

اهداف غایی، بیانکنندهٔ جهت و مقصد نهایی تربیت اجتماعی است. برای استنتاج هدف غایی بر اساس رویکرد تلفیقی، استدلالی صورتبندی می شود که در آن، دو مقدمهٔ هنجارین و واقعنگر با هم ترکیب می شوند. مقدمهٔ هنجارین، حاوی گزاره یا گزارههایی است که به یک «باید» حیاتی و آغازین اشاره دارد. این باید حیاتی، بیانکنندهٔ آن است که انسان به عنوان موجود دارای حیات باید حیات خود را حفظ کند و آن را با خوشبختی قرین کند. مقدمهٔ واقعنگر، حاوی گزاره یا گزارههای توصیفی است که تحقّق باید حیاتی و آغازین درگرو آن است. این گزاره یا گزاره های توصیفی، برگرفته از رویکرد جامعه شناختی تلفیقی است. آنچه از ترکیب این دو مقدمه به دست می آید، اهداف غایی تربیت اجتماعی از منظر رویکرد تلفیقی است. علاوه بر این، برای استنتاج اهداف واسطه ای تربیت اجتماعی رویکرد تلفیقی، قیاس عملی دیگری نیز صورت بندی می شود که در آن دو مقدمهٔ هنجارین و واقع نگر با هم ترکیب می شوند. مقدمهٔ هنجارین، نتیجهٔ استدلال قبلی یا اهداف غایی تربیت اجتماعی از منظر رویکرد جامعه شناختی تلفیقی است. مقدمهٔ واقع نگر، شامل گزاره یا گزاره های واقع نگری است که زمینه ها و قابلیت های دست یافتن به هدف غایی تربیت اجتماعی از منظر رویکرد ترکیب این دو مقدمه به دست می آید، اهداف واسطه ای تربیت اجتماعی از منظر رویکرد نرکیب این دو مقدمه به دست یافتن به هدف غایی تربیت اجتماعی را فراهم می آورد. آنچه از ست. نکتهٔ اساسی آن است که در مقدمه های هر دو قیاس تنها به بیان آنچه در رویکرد جامعه شناختی تلفیقی آمده، تأکید می شود و در نتایج هر دو قیاس تنها به بیان آنچه در رویکرد جامعه شناختی تلفیقی آمده، تأکید می شود و در نتایج هر دو قیاس می مقدمات و نتایج های پژوهشی مربوط به این سؤال هستند، به وجود استلزام منطقی بین مقدمات و نتایج و ایجاد پیوند بین آن ها توجه می شود.

#### بايد أغازين يا حياتي رويكرد جامعه شناختي تلفيقي

رویکرد تلفیقی از ایدهٔ دموکراسی مشارکتی<sup>۱</sup> جان دیویی الهام گرفته شده است و افرادی مثل والزر، بن حبیب<sup>۲</sup>، تیلور و هابرماس از آن حمایت کرده اند. این رویکرد مترتب بر کنش ار تباطی، گفتمان فرهنگهای متفاوت، علایق و مسؤلیت های مشترک است که می توانند زمینهٔ سعادت انسان را فراهم کنند. جفری الکساندر <sup>۲</sup>، جامعه را متشکل از عناصری می داند که با یکدیگر درکنش ار تباطی هستند که خود زمینه ساز الگویی اجتماعی است. این الگو به نظام اجتماعی اجازه می دهد تا از محیطش متمایز شود. اجزاء نظام بستگی تنگاتنگی باهم دارند، ولی کنش های متقابلشان تحت یک نوع نیروی مسلط تعیین نمی شود. از دید وی، کُنش ار تباطی، ماهیّت گسترده ای دارد و نه تنها کنش های معقول، بلکه کنش های وانمودی را نیز در برمی گیرد (الکساندر، ۱۹۸۵، به نقل از ریتزر، ۱۳۸۲، ترجمهٔ ثلاثی). بر این اساس، چگونگی کنش ار تباطی، شکل دهندهٔ سبک زندگی و از این رو، خوشبختی افراد است.

- 1. Participatory Democracy
- 2. Benhabib
- 3. Jeffrey Alexander

اهداف تربیت اجتماعی از منظر سه رویکرد جامعه شناختی ... می الم

### گزارهٔ واقعنگر رویکرد جامعهشناختی تلفیقی

چنانکه گفته شد، این رویکرد جامعهشناختی، به تعامل میان افراد توجه میکند. تعامل، طبعـاً اجتماعی است نه شخصی، زیرا حداقل مستلزم دو شخص است. تعامل، فراگر د سازگاری متقابل رفتاری است. افراد متعلق به یک فرهنگ، احتمـالاً دنیـای پیرامـون خـود و بسـیاری از موقعیتهای اجتماعی را به طریق مشابه معنا و تعریف میکنند، زیرا از جامعه پذیری، تجربه ها و انتظارات یکسانی بهرهمند بودهاند. بدین دلیل است که هنجارهای مشترکی به منظور هـدایت رفتار، در میان آنها پدید می آید. با وجود این، آنها بنا به تجربههای فردی، منزلت و طبقهٔ اجتماعی، تفاوتهایی هم دارند. رویکرد جامعهشناختی تلفیقی، ناظر به انسجام پیش از پیش پیرامون ترکیب و تلفیق عامل و ساختار، خرد و کالن، فرد و جامعه، عینیت و ذهنیت و... است. تلفیق و تعامل گرایی در نظریهٔ اجتماعی را می توان روندی تکمیلی در نظریه پر دازی اجتماعی دربارهٔ دو مفهوم اساسی فرد و جامعه، کنش و ساختار، شخص و نظام، سوژه و ابـژه دانسـت. تلفیق گرایان، پیروان رویکرد ساختارگرایی را به خاطر نادیده گرفتن عاملیت و رویکرد خُردنگری را به خاطر از قلم انداختن ساختار، تقلیل گرا قلمداد کرده و خود به تبیمین نظریمای تلفیقی با رابطهای دیالکتیکی و بازتابنده اقدام میکنند(توحید فام و حسینیان امیری، بـه نقـل از گلابی، بوداقی و علی یور، ۱۳۹۴). بنابراین، از منظر رویکرد تلفیقی، تعاملی مطلوب است که در آن، سازگاری رفتاری افراد با هم و علایق فرد با جمع نمود داشته باشد. ایـن رویکـرد، برخلاف دیدگاه کلاننگر تنها به ساختارهای اجتماعی و پیروی فرد از آن نظر ندارد و برخلاف دیدگاه خُردنگر تنها به ترجیحهای شخصی توجه نمیکند، بلک و بر فرایند توازن و تعادل مبان آنها تأكبد دارد.

#### اهداف غایی تربیت اجتماعی از منظر رویکرد تلفیقی

این بخش، بیان کنندهٔ نتیجه دو مقدمهٔ هنجارین و واقع نگر قبلی است که خود ناظر به اهداف غایی تربیت اجتماعی از منظر رویکرد تلفیقی است. بر اساس مقدمهٔ هنجارین ایس رویکرد، خوشبختی و سعادت آدمی در گِرو داشتن کُنش ارتباطی و تعامل مطلوب است. از سویی دیگر، تعاملی مطلوب است که به سازگاری افراد باهم و موقعیّت اجتماعی و ایجاد تعادل میان ترجیحهای فردی و جمعی منجر شود. این ایده، بیان کنندهٔ گزارهٔ واقع نگر رویکرد تلفیقی است. از این رو، تحقّق خوشبختی و سعادت درگرو سازگاری افراد باهم و موقعیّت اجتماعی و ایجاد تعادل میان ترجیحهای فردی و جمعی است. بر این اساس، اهداف غایی تربیت اجتماعی ایس رویکرد، ناظر به ضرورت مقدمهٔ واقعنگر برای تحقّق مقدمهٔ هنجارین یا آغازین است. آنچه درپی میآید، نتیجهٔ قیاس عملی یا اهداف غایی تربیت اجتماعی از منظر رویکرد جامعه شناختی تلفیقی است.

#### پرورش روحیهٔ مفاهمه در متربیان

اگر خوشبختی در گرو سازگاری افراد باهم و موقعیّت اجتماعی و ایجاد تعادل میان ترجیحهای فردی و جمعی است، پس برای فراهم آوردن سازگاری و تعادل، تربیت اجتماعی باید در پی پرورش روحیهٔ مفاهمه در متربیان باشد. از دید هابرماس، «رسیدن به تفاهم غایت ذاتی سخن انسان است»(هابرماس، ۱۹۸۲، ترجمهٔ فولادی ۱۳۸۴). هابرماس آن دسته از همکنشیهای متکی به میانجی زبانی را بهعنوان کنش ارتباطی به شمار میآورد که «در آن مشارکتکنندگان بهواسطه اعمالشان مقاصد ارتباطی و تنها مقاصد ارتباطی را دنبال میکنند»(همان). در نظر هابرماس، توانایی فاعل یک عمل ارتباطی در ایجاد مفاهمه، میزان عقلانیت ارتباطی نهفته در عمل او را نشان میدهد. بر این اساس میتوان گفت نیل به تفاهم نیازمند بهره گیری از عقلانیت ارتباطی است. زمانی تفاهم حاصل می شود که متربیان حاضر در ارتباط، در بحث دربارهٔ موضوعی خاص با یکدیگر مشارکت کنند و درنهایت به نتیجهٔ قابل قبولی دست یابند(مورفی و بامبر '۲۰۱۲).

### تأکید بر علائق و نیازهای مشترک

اگر خوشبختی در گِرو سازگاری افراد باهم و موقعیّت اجتماعی و ایجاد تعادل میان ترجیحهای فردی و جمعی است، پس تأکید بر علائق و نیازهای مشترک می تواند زمینهساز تعاملی مطلوب و تعادل باشد. زیرا تعامل نه تنها نیازمند حضور دو فرد یا افراد است، بلکه مستلزم علائق و نیازهای مشترک است. از این رو، تربیت اجتماعی مبتنی بر این رویکرد باید به علائق و نیازهای مشترک متربیان توجه کند. ازنظر هابرماس دو ویژگی در موجودات انسانی

<sup>1.</sup> Morfy and Bamber

یافت می شوند که انسان را از حیوانات متمایز می کنند. این دو ویژگی یکی «کار» است و دیگری «زبان». این دو به انسان توانایی های خاصی اعطا می کنند، به گونه ای که هر یک می توانند گره ای از زندگی ما بگشایند و منفعتی خاص در اختیار ما بگذارند و علاقه ای ویژه را در ما ایجاد کنند. پس ما انسان ها از یکسو، برای تأمین نیازهای مادی، کار می کنیم و از سوی دیگر، زبان داریم و با دیگران ارتباط برقرار می کنیم. این دو خصلت برای ما منافع و علایقی خاص در پی دارند، اما نکتهٔ اساسی در اینجاست که این منافع و علایق، زمینهٔ تأسیس علوم گوناگونی را فراهم می کنند. هر نوع علاقه انسانی او را به سوی نوع خاصی از علم می کشاند و پنجره ای جدید از دانش به روی او می گشاید (پرهیزکار، ۱۳۸۳). هابرماس معتقد است که تما افراد بشری در دارا بودن علایق فنی، تفسیری و رهایی مشترکاند و متناسب با ایس نوع از علایق، شاخه ای از علم را پدید آورده اند؛ بنابراین، علوم تجربی – تحلیلی (طبیعی)، علوم تاریخی – انسانی (هرمنوتیکی) و علوم انسانی – اجتماعی (علوم انتقادی) که مجموع علوم هستند، ریشه در علایق فنی، تفسیری – معلی، رهایی بخش دارد که این علایق مین تمام افراد، میترک است.

برای ارائهٔ تصویر روشن تری از سیر منطقی آنچه در این قیاس عملی ارائه شد، در زیـر آن را به صورت خلاصه می آوریم:

- گزارهٔ هنجارین ۱: من باید زنده و سعادتمند باشم. گزارهٔ واقعنگر: زندگی و سعادتمندی درگِرو تعامل و سازگاری و تعادل میان نیازها و علایق جمعی و فردی است.
- گزارهٔ هنجارین ۲: برای نیل به زندگی و سعادتمندی باید به پرورش روحیهٔ مفاهمه در متربیان و علائق و نیازهای مشترک آنها تأکید کرد.

اهداف واسطی تربیت اجتماعی از منظر رویکرد تلفیقی

برای استنتاج اهداف واسطی یا میانی تربیت اجتماعی رویکرد تلفیقی، قیاس عملی دیگری صورتبندی می شود که در آن نیز دو مقدمهٔ هنجارین و واقعنگر با هم ترکیب می شوند. مقدمهٔ هنجارین، نتیجهٔ استدلال قبلی یا هدف غایی تربیت اجتماعی از منظر رویکرد تلفیقی است. مقدمهٔ واقعنگر، شامل گزاره یا گزارههای واقعنگری است که زمینهها و قابلیتهای دست یافتن به هدف غایی تربیت اجتماعی را فراهم می آورد. این گزاره یا گزاره ها نیز برگرفته از رویکرد تلفیقی است. بر اساس نتیجهٔ قیاس قبلی، پرورش روحیهٔ مفاهمه و تأکید بر علائق و نیازهای مشترک، اهداف غایی تربیت اجتماعی از منظر رویکرد تلفیقی به شمار می آیند، پس این هدف، محتوای گزارهٔ هنجارین این قیاس است. بنابراین، آنچه درپی می آید، ارائهٔ مقدمهٔ واقعنگر و نتیجهٔ قیاس یا اهداف واسطی تربیت اجتماعی رویکرد تلفیقی است.

### گزارهٔ واقعنگر رویکرد جامعهشناختی تلفیقی

در رویکرد جامعهشناختی تلفیقی، هابرماس، به نقد فلسفهٔ سوژه اقدام کرد و بنیان شــناخت را بر اعمال بينالاذهاني قرار داد. هابرماس موضوع شناخت را بر واقعياتي دانست كه به شكلي نمادین دنیای اجتماعی را نشان میدهد و قادر است ساخت پنهانی قواعـد روابـط انسـانی را نشان دهد. در برابر فلسفهٔ سوژهمحور کانت و هگل که فاعل شناسا (سوژه) را در مرکز شناخت قرار میدادند و قائل به فعال بودن ذهن در برابـر عـین بودنـد، و نیـز در برابـر پسـت مدرنها که ضمیر ناخودآگاه فرویدی را در مرکز قرار داده و فاعل شناسا و ساختار ذهن–عین را رد میکنند، هابرماس امر بینالاذهانی را در مرکز قرار داده است (کریمی، ۱۳۸۶). بين الاذهاني بودن حقيقت بهويژه در عرصهٔ گفت وگو خود را بروز مي دهد و بايد توجه داشت که حقیقتی از پیش تعیین شده وجود ندارد و حقیقت در جایی به دست خواهد آمد که کنشگران به تفاهم و توافق مشترکی دربارهٔ آن رسیده باشند. «در حالیکه پست مدرنها حقیقت را امری اعتباری، نسبی و محصول قراردادهای زودگذر میدانند، هابرماس حقیقت را امری بینالاذهانی دانسته و آن را در گفت وگو میجوید. انسان ها بر اساس نظام معرفتی خود گفتارهایشان را میسازند. ما به عنوان یک ناظر خارجی و با توجه به گفتارها می توانیم نقشه ذهنی افراد حاضر در گفتگو را ترسیم کنیم، یعنی می توانیم گفتمان موجود را شناسایی کنیم. هابرماس هم معتقد است حقیقت از راه اجماع مباحثه گران در یک وضعیت گفتمانی حاصل میشود. پس طبق نظر هابرماس، حقیقت یک موضوع در جایی به دست خواهد آمد که افراد با گفت وگو در مورد آن به اجماع و تفاهم برسند.»(اجاق، ۱۳۸۴). بنـابراین، گفـت و گـو، ابـزار مناسبی برای تحقّق اعمال بینالاذهانی است. نکتهٔ اساسی این است که گفت و گو نه تنها نوعی اجماع در میان مشارکتکنندگان را دریی دارد، بلک و به ایجاد نوعی عقلانیت کمک = اهداف تربیت اجتماعی از منظر سه رویکرد جامعه شناختی ...

میکند که به عقلانیت ارتباطی شهرت دارد. این عقلانیت بن مایهٔ گفت و گو و بنیاد اعمال بینالاذهانی است.

## اهداف واسطی تربیت اجتماعی پرورش عقلانیت ارتباطی در مناسبات آموزشی

اگر پرورش روحیهٔ مفاهمه و تأکید بر علائق و نیازهای مشترک در گِرو عقلانیت ارتبـاطی است، پس تربیت اجتماعی مبتنی بر رویکرد تلفیقی باید عقلانیت ارتباطی را در مناسبات آموزشی ایجاد کند و اشاعه دهد. عقلانیت ارتباطی نوعی عقلانیت در زندگی انسان است که در شکل های مختلف زندگی ما جریان دارد و مجموعهای از معارف، الگوها، ارزش ها و هنجارهاست که راهنمای عمل معلم و دانش آموز برای کنش مفاهمهای آنها است که این عقلانیت هم به خود فهمی منجر می شود و هم به درک دیگری. ایـن نـوع عقلانیـت از رونـد استعماري در كلاس جلوگيري كرده و اجازهٔ سلطهٔ معلم را بر كلاس نمي دهد، زيـرا عقلانيـت ارتباطی، ارتباط و کنش متقابل میان معلم و دانشآموز را به شکل آزاد و آگاهانه ایجاد کـرده و محدودیتها را از آنها رفع میکند، جزماندیشی و سرکوبگری را در کلاس درس کاهش داده و انعطافپذیری و بازاندیشی فردی را افزایش میدهد و در کل، عقل معطوف به هدف را در تصمیم گیریهای کلاسی کاهش و عقلانیت ارتباطی را بسط میدهد. عمل ارتباطی زمانی عقلانی است که تنها حاکم بر آن استدلال و برهان آزاد و عاری از هرگونه سلطهٔ خارجی باشد. در چنین کلاسی است که ادعاهای اعتبار (صدق، صحت و صداقت) می توانند مورد نقد و تجدید نظر قرار گرفته و اشتباهات شناسایی و تصحیح شوند و از ایـن اشـتباهات همـواره درس همایی گرفته شود که اگر این روند در سطحی بازاندیشانه صورت گیرد، آنگاه صورتهایی از استدلال شکل می گیرد، اگر افراد نتوانند با استدلال درست از ادعاهای خود دفاع کنند، رسیدن به اجماع دست نیافتنی است(محمدی،۱۳۹۲).

### کسب بینش و نگرش بین الاذهانی در متربیان

اگر پرورش روحیهٔ مفاهمه و تأکید بر علائق و نیازهای مشترک در گِرو عقلانیت ارتباطی است و این عقلانیت نیز بنیاد اعمال بین الاذهانی است، پس متربیان باید به ایـن بیـنش دسـت

### ۱۵۴ می 🧄 اندیشه های نوین تربیتی، دورهٔ ۱۴ / شمارهٔ ۴

یابند که کمال آدمی مستلزم ارتباط ورزی آنها در مواجهه با جهان هستی است. بنابراین، فرآیند تربیت اجتماعی و محتوای ناظر به آن باید زمینهٔ برخورداری از این چنین بینشی را فراهم کند. بینش ارتباطی میتواند به صورت دیالکتیکی مطرح شود. وقتی دو متربی ذهنیت، آراء و عقاید خویش را بدون واهمه بیان میکنند، این خود به برخوردهای فکری منجر میشود. یعنی فرد (A) نظر خود را ارائه میدهد (تز). شخص دوم (B) به مخالفت یا توافق منطقی با او اقدام میکند. در صورت مخالفت منطقی (آنتی تز)، آنکه استدلال قویتری دارد حرف خویش را پیش میبرد و فرد (A) سخن او را میپذیرد و در نتیجه از آراء فرد (A) و فرد (B) نتیجهای حاصل میشود که میتوان آن را سنتز خواند (علی خواه، ۱۳۷۸). بنابراین، در محیط آموزشی مبتنی بر این رویکرد باید دیالکتیکهای گفت و گویی بسیاری از سوی معلّم تدارک دیده شود.

### زمینهسازی برای فراهم آوردن تعاملهای همدلانه

اگر پرورش روحیهٔ مفاهمه و تأکید بر علائق و نیازهای مشترک در گِرو عقلانیت ارتباطی است و این عقلانیت نیز ناظر به تعاملهای نزدیک و همدلانه باشد، پس تربیت اجتماعی مبتنی بر این رویکرد باید برای فراهم آوردن تعاملهای همدلانه زمینه سازی کند. در رویکرد تلفیقی، به ادراک متقابل افراد، بیش از برنده یا بازنده شدن یک فرد یا یک گروه یا ایدهای خاص توجه می شود. در فرایند مشارکت، افراد نظرات خود را جهت مداقهٔ عمومی در دسترس همگان قرار می دهند و به منظور یافتن بهترین راه حل برای مسائل و مباحث اجتماعی تلاش می کنند (فریمن '، ۲۰۰۰) بر این اساس، مهمترین گام برای خلق فضای مشارکتی، ظهور تعاملهای همدلانه توانایی درک، آگاهی و حساس بودن و کسب تجربه های جایگزین احساسات، اندیشه ها و تجربه های سایر افراد است.

برای ارائهٔ تصویر روشن تری از سیر منطقی آنچه در این قیاس عملی ارائه شد، در زیـر آن را به صورت خلاصه میآوریم:

1. Friman

= اهداف تربیت اجتماعی از منظر سه رویکرد جامعه شناختی ... 🚓 ۱۵۵

- گزارهٔ هنجارین ۱: تربیت اجتماعی باید روحیهٔ مفاهمه را در متربیان پرورش دهـد و بـر علائق و نیازهای مشترک تأکید کند.
- گزارهٔ واقعنگر: پرورش روحیهٔ مفاهمه و تأکید بر علائق و نیازهای مشـترک درگِـرو عقلانیت ارتباطی است.
- گزارهٔ هنجارین ۲: برای پرورش روحیهٔ مفاهمه و تأکید بر علائق و نیازهای مشترک باید عقلانیت ارتباطی را در مناسبات آموزشی پرورش داد، بینش و نگرش بینالاذهانی را در متربیان ایجاد کرد و زمینه را برای شکلگیری تعاملهای همدلانه فراهم آورد.

#### بحث و نتیجهگیری

همان طور که در پژوهش بحث و بررسی شد: در تربیت اجتماعی، ۳ رویکرد اصلی وجود دارد، ۱-کلان نگر، ۲-خرد نگر، ۳- تلفیقی؛ رویکرد کلان نگر مبتنی بر اصالت جامعه است. این رویکرد، با نفی تمام باورهای فردگرایانه، معتقد است افراد تنها در ساختار اجتماعی معین هویّت می یابند و اجتماعی بودن آدمی، به معنای قرار داشتن او در بستر یا ساختار معین اجتماعی- تاریخی است. نه تنها حقوق فرد و حقوق فردی پیش- اجتماعی، پوچ و بی معنا محسوب می شود، بلکه افراد در ساختار اجتماعی معینی، هویّت می یابند. به عبارت دیگر، اجتماعی بودن، امری انتزاعی، صوری و فارغ از شرایط معین اجتماعی –تاریخی نیست، بلکه تنها در ساختار اجتماعی خاصی تحقق می یابد. در این رویکرد، واقعیت های اجتماعی عام و تربیت نیز به صورت یکسان و همه گیر بدون اظهار نظر و سلیقهٔ افراد به جامعه پذیر کردن افراد در جهت حفظ ثبات جامعه فعالیت دارند. انسان محصول جامعه است و حالتهای جامعه در حالات افرادی که بدان تعلق دارند، بازتاب پیدا می کند.

تربیت اجتماعی افراد به آنها یاد میدهد که چگونه باوجود جسمانی خودسازگار شوند، امیال و انگیزهٔ خود را کنترل کنند و خود را با محیط تطبیق دهند. هدف تربیت اجتماعی باید این باشد که افراد مشتاقانه به شیوهای عمل کنند که جامعه برای بقای خود از آنها طلب میکند و تصمیم گیری در قالب محدودیتهای تعیینشده باشد. جماعت گرایان برآنند که چون فضيلتهاي اجتماعي، برحسب وضعيت خاص اجتماعي معين مي شود، تربيت اجتماعي بايـد معطوف به کسب این فضیلتها باشد. کلاننگرها بر این باورند که فرد تنها در متن جامعه قابل تصور است و افراد همچون اتمهای مستقل و شناور در فضا نیستند. از دیدگاه آنها وجـود فرد به زمینههای تاریخی و اجتماعی جامعهاش بستگی دارد و نمی توان او را مستقل از این فرض کرد. بر این اساس، جامعه بر فرد تأثیر همهجانبه و فراگیر دارد و هویّت افراد را در خود احاطه کرده است، درنتیجه فرد هویّتش را از جامعـه بـهدسـت مـیآورد. کـلاننگرهـا بـر ایـن عقيدهاند كه جامعه، گروهي از افراد است كه بهوسيله بندهاي مشترك زباني، فرهنگي، تـاريخي بهصورت درونی به همدیگر تنیده شدهاند. ارتباط افراد در جامعه ارتباطی منسجم، قانونی، قراردادی، رسمی و مبتنی بر حقوق است. بنابراین، جامعـه چیـزی اسـت کـه هویّـت افـراد را تشکیل میدهد. همچنین از دیگر هدف غایی، وحدت و یکپارچگی است؛ بر اساس نظر کلاننگرها، همنوایی افراد باهم و با هنجارها و الگوهای اجتماعی موجود در جامعه انسجام و یکپارچگی گروهی محسوب می شود. برای این منظور، حفظ میراث فرهنگی و ارزش های مشترک افراد جامعه از اهمیت ویژهای برخوردار است و التزام به قیود اجتماعی و تـاریخی نیـز اهمیت اخلاقی دارد. همچنین رویکرد کلاننگر بر تعیین اهداف واسطهای نیز تأکیـد مـیورزد. بر این اساس، برخی از اهداف واسطهای مهم رویکرد کلاننگر عبارتاند از: حفظ میراث فرهنگی و انتقال آن به نسل های آینده و پرورش روحیهٔ اجتماعی بودن متربیان. از دیـد کلاننگرها، وحدت اجتماعی در میراث فرهنگی و ارزشهای مشترک افراد جامعه نمود دارد. پس باید میراث فرهنگی و ارزشهای مشترک افراد جامعه را حفظ و پاسداری کرد. بـر اسـاس نظر کلان نگرها، همنوایی افراد باهم و با هنجارها و الگوهای اجتماعی موجود در جامعه انسجام و یکپارچگی گروهی محسوب میشود. بـرای ایـن منظـور، حفـظ میـراث فرهنگـی و ارزشهای مشترک افراد جامعه و التزام به قیود اجتماعی و تاریخی از اهمیت ویژهای برخوردار است. کـلاننگرهـا، اجتمـاع را محـوري بـراي تعيـين و تأييـد ارزشهـاي اساسـي جامعـه و مسئولیتهای افراد محسوب میکنند و اجتماع را عامل سازندهٔ هویّت افراد میدانند. ازایـزرو قیود اجتماعی، مسلمات زندگی افراد را تشکیل میدهند و این قیود، ضمیمههایی هستند کـه از یکسو نظم اجتماعی مترتب بر آن است و از سوی دیگر منبعی بـهمنظـور تـدوین قـوانین موردنياز جامعه تلقى مي شود. این یافته ها با مطالعهٔ یاری قلی، ضرغامی، قائدی و نقیبزاده (۱۳۹۱) نیز همسوست. یافته ها حاکی از آن است که والزر با رویکرد جامعه گرایی و توجه عمیقی که به پرورش شهروند دموکراتیک دارد، از اجرای تعلیم و تربیت همگانی اجباری به منظور آموزش دانش شهروندی سخن به میان می آورد که برابری اصل آن به شمار می رود. از نگاه والزر، چون جامعه بر فرد تقدم دارد، لذا تعلیم و تربیت باید همگانی و یکسان باشد. نگاه والزر به خود تعلیم و تربیت به شدت متأثر از نظریهٔ او و به طور خاص اصل کثرت گرایی است. والزر در تعریف تعلیم و تربیت چنین بیان می کند که تعلیم و تربیت برنامه ای است برای تضمین بقای اجتماعی؛ از این رو، آموزش باید متناسب با جامعه ای باشد که برای آن طراحی و برنامه ریزی می شود.

در مقابل، رویکرد خُردنگر، فرد و حقوق فردی را در کانون توجه قرار میدهد و اجتماعی بودن آدمی را تابعی از آن میداند. طرفداران اصالت فرد، کسانی هستند که باور دارنـد فـرد و آزادیهای او از لحاظ اهمیت بر جامعه تقدم دارد، بهعبارتدیگر این افراد به فردیت اعضای جامعه بیش از جامعه بهعنوان کل توجه دارند. ایـن توجـه بـه فـرد، وجـه مشـترک بـین همـهٔ طرفداران و رویکرد اصالت فرد است، اما نوع نگاه این افراد به فردیت در دو رویکرد قابلبررسی است. رویکردی که به فرد پیش– اجتماعی توجه میکند و دیگری او را در روابط بین فردی در نظر می گیرد. رویکرد فـرد پیش-اجتمـاعی، رویکـردی آزادیخـواه اسـت کـه مي توان افرادي چون جان لاک، جان استوارت ميل، کانت، توماس هابز، پستالوزي و... را ازجمله طرفداران آن دانست. اولین و زیربنایی ترین باور در رویکرد فرد پیش–اجتماعی ایـن است که انسان طبیعتاً اجتماعی نیست؛ بلکه فردی مشرب است. لذا نمی توان وی را بخشـی از کل اجتماعی بزرگتر در نظر گرفت. جامعه نیز نبایـد تـلاش کنـد سرشـتهـا و طبـایع افـراد مختلف را به میل و اراده خود یکسان و یکنواخت کند، بلکه باید به این فردیت احترام بگذارد. هر انسان در درجهٔ اول فرد است؛ فردی که صرفنظر از جامعه همراه با نیازها و ویژگیهای خاص خود قابل تصور است. همچنین در رویکرد بین فردی، اجتماعی بودن آدمی، امری ثانوی تلقی نمیشود که به تبع حقوق فردی پیش – اجتماعی و برای حفظ آنها یا چون لـوازم آنها ظهور کند. بلکه در اصل، ایدهٔ فرد پیش- اجتماعی اسطوره تلقمی می شود و فرد، به نحو اساسی، در ارتباط بین فردی نگریسته می شود و همین ارتباط بین فردی اولیه و مقـدم، معنـا و ماهيت اجتماعي بودن را آشكار ميكند.

### ۱۵۸ می اندیشه های نوین تربیتی، دورهٔ ۱۴ / شمارهٔ ۴

بر اساس این مبانی، اهداف غایی تربیت اجتماعی، پرورش استقلال و قوهٔ عقلانی دانش آموزان هستند. از این رو، در تربیت اجتماعی دانش آموزان باید از اعمال هرگونه محدودیت و فشار بر ذهن و جسم افراد پرهیز شود تا همه بتوانند مواد ذهنی را از تجربههای مشترک جامعه دریافت کنند و هر کس به طور مستقل این مواد را باهم بیامیزد و به صورت فکر در آورد. علاوه بر این، استقلال دانش آموزان بدون پرورش و رشد استعدادهای عقلانی آنها تحقق پیدا نخواهد کرد. عقل آدمی توانایی حل مشکل و بازسازی موقعیتهای اجتماعی را ب دانش آموزان می بخشد. از سویی دیگر، پرورش متربیان مستقل و قوهٔ عقلانی آنها بدون فراهم آوردن زمینه برای بروز همهٔ ابعاد آزادی امکان پذیر نیست. اهمیت آزادی ایجاب می کند از اعمال هر گونه محدودیت و فشار بر جسم و جان پرهیز شود تا همه بتوانند مواد ذهنی را از به صورت فکر در آورد.

عابدی و همکاران (۱۳۹۰) تربیت اجتماعی مبتنی بر این رویکرد را با نظر به مبانی آن بررسی و نقد کرده اند. نگارندگان بر این باورند فردگرایان تلاش افراد را برای رسیدن به نیکیها تنها متوجه خودشان می دانند نه جامعه، لذا به تربیت عمومی بیش از تربیت شغلی اهمیت می دهند و چون طرفداران رویکرد اصالت فرد، کسانی هستند که باور دارند فرد و آزادی های او از لحاظ اهمیت بر جامعه تقدم دارد یا به عبارت دیگر این افراد به فردیت اعضای جامعه بیش از جامعه به عنوان کل توجه دارند، لذا با توجه افراطی و یکجانبه به فردیت از اهمیت جامعه در تربیت اجتماعی غافل مانده اند. همچنین یاری قلی و همکاران (۱۳۹۱) نیز اصول عدالت مبتنی بر آن، جایگاه ویژه به تفرد و مساوات بخشیده است. همچنین پرچمی اصول عدالت مبتنی بر آن، جایگاه ویژه به تفرد و مساوات بخشیده است. همچنین پرچمی بیشتری می دهند و برخی اصول فکری آنها عبارت از محوریت انسان (از دیدگاه لیبرالیسم، موجودی و نه مخلوقی، شریفتر و کامل تر از انسان در نظام هستی یافت نمی شود )، آزادی موجودی و نه مخلوقی، شریفتر و کامل تر از انسان در نظام هستی یافت نمی شود )، آزادی (مرورت آزادی برای دستیابی به هدفهای مطلوب، مهم ترین صفت لیبرالیسم است)، برابری

سرانجام، رویکرد تلفیقی، به کُنش ارتباطی و تعامل میان افراد نظر دارد. تعامل، طبعاً

# اهداف تربیت اجتماعی از منظر سه رویکرد جامعه شناختی ...

اجتماعی است نه شخصی؛ زیرا حداقل مستلزم دو شخص است. تعامل، فراگرد سازگاری متقابل رفتاری است. افراد متعلق به یک فرهنگ، احتمالاً دنیای پیرامون خود و بسیاری از موقعیتهای اجتماعی را به طریق مشابه معنا و تعریف می کنند؛ زیرا که از جامعه پذیری، تجربهها و انتظارات یکسانی بهرهمند بودهاند. بدین دلیل است که هنجارهای مشترکی به منظور هدایت رفتار، در میان آنها پدید می آید. در این رویکرد، علاوه بر قائل شدن به ۲ بعد فردی و اجتماعی در افراد، به وابستگی متقابل فرد و جامعه باور دارد. فرد و جامعه هیچ یک نمی توانند بدون ار تباط با دیگری به بقای خود ادامه دهند. از نظر این رویکرد، دیدگاههای اصالت فرد و اصالت جامعه، هر یک از جنبه ای از وجود انسان غفلت کردهاند و لذا نمی توانند دیدگاه جرامعی نشانی به تربیت اجتماعی ارائه کنند. دیدگاه تلفیقی تلاشی برای رفع این یک جانبه نگری است.

بر اساس این مبانی، پرورش توانایی مفاهمه دانش آموزان و تأکید بر علایق و نیازهای مشترک آنها اهداف غایی تربیت اجتماعی به شما میروند. از این منظر، کنش ارتباطی، تعامل و توجه به عقلانیت ارتباطی دانش آموزان مهم تلقی می شود. علاوه بر این، تأکید بر علائق و نیازهای مشترک می تواند زمینه ساز تعاملی مطلوب و تعادل باشد، زیرا تعامل نه تنها نیازمند حضور دو فرد یا افراد، بلکه مستلزم علائق و نیازهای مشترک است. از ایس رو، تربیت اجتماعی مبتنی بر این رویکرد، باید به علائق و نیازهای مشترک متربیان توجه کند. سرانجام، برای نیل به این منازل نهایی، مقاصد میانی چون پرورش عقلانیت ارتباطی در مناسبات آموزشی، کسب بینش و نگرش بین الاذهانی در متربیان و زمینه سازی برای رشد تعامل همدلانه

نتایج این رویکرد با پژوهش محمدی و همکاران (۱۳۹۳) همسوست. آنها با تکیه بر دیدگاه هابرماس، تربیت اجتماعی را تحلیل کردهاند. از دید آنها، هابرماس با طرح سه نوع کنش یعنی کنش معطوف به هدف (ابزاری)، کنش راهبردی و در نهایت کنش ارتباطی، فضای جدیدی را به لحاظ روشی برای تعلیم و تربیت فراهم میکند که با بهره گیری از کنش معطوف به تفاهم و توافق یا به عبارتی دیگر کنش ارتباطی، فضای جدیدی به لحاظ روشی در قلمرو تعلیم و تربیت ایجاد خواهد شد. همچنین پژوهش کریمی (۱۳۸۶) نیز با نتایج این رویکرد همگرایی و سنخیت دارد، چون هابرماس را مخالف تربیت اخلاقی میداند که مبتنی بر عادت

## ۱۶۰ 🔬 اندیشههای نوین تربیتی، دورهٔ ۱۴ / شمارهٔ ۴

دادن باشد و مینویسد اگرچه در مراحل ابتدایی، جامعهپذیری افراد برای شکلگیری نظام اخلاقی پیش نیاز محسوب میشود، اما آنچه به معنای تربیت اخلاقی نام دارد فرآیند درک و فهم و تجزیه و تحلیل و ارتقای نظام اخلاقی به شیوهٔ دموکراتیک و از طریق گفتگوست.

- با توجه به مسائل و مشکلاتِ متعدد موجود در قلمرو عملی و نظری تربیت
  اجتماعی، پیشنهاد می شود ۳ رویکرد تربیت اجتماعی به شیوهٔ مقایسهای و سایر
  رویکردهای اخلاقی به صورت نظری مطالعه شود.
- پیشنهاد می شود در مدارس به منظور ارتباط تمامی دانش آموزان با متصدیان مدرسه و به خصوص مدیران و مشاوران، که نسبت به معلمان در ارتباط کمتری با دانش آموزان هستند، جلسه ها و برنامه های فوق العاده ای برگزار شود و در آن جلسات، فضا به گونه ای باشد که دانش آموزان بتوانند آزادانه رفتار معلمان، مدیران و فضای حاکم بر مدرسه را به بحث و بررسی بگذارند و در جهت بهبود مطلوب آن نظر دهند. همچنین انجمن اولیاء و مربیان می توانند در این مباحث شرکت داده شوند تا آن ها نیز به عنوان ذینفعان امر آموزش دیدگاه ها و نظرات خود را مطرح کنند.
- با توجه به اینکه این ۳ رویکرد با طرح اخلاق گفتوگو رویکرد کاملاً جدیدی را در عرصهٔ اخلاق مطرح میکند، ازاینرو پیشنهاد میشود، بخشی از فرایندهای تربیتی جامعه (با توجه به مقتضیات اجتماعی و فرهنگی) در قلمرو اخلاقی با استفاده از این شیوه انجام شود. البته این امر نیازمند توجه کلیه سازمانهای فرهنگی، آموزشی و تربیتی است تا اثربخشی و کارآمدی این رویکردها در مقام عمل روشن شود.

———— اهداف تربیت اجتماعی از منظر سه رویکرد جامعه شناختی … می ۱۶۱ 🐳

## منابع

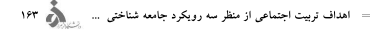
اجاق، زهرا (۱۳۸۴). مطالعة خصلت هاي عقلانيت ارتباطي در حوزة عمومي ايراني، پايان نامه کارشناسی ارشد، دانشگاه تهران. اسکیدمور، ویلیام(۱۳۹۲). *تفکّر نظری در جامعه شناسی*، ترجمهٔ علی محمد حاضری، احمد رجبزاده، سعید معیدفر، محمد مقدس و علی هاشمی گیلانی. تهران: پژوهشگاه علـوم و فرهنگ اسلامي. باقری، خسرو (۱۳۸۶). *نگاهی دوباره به تربیت اسلامی (ج۲)*. تهران: مدرسه. \_\_\_\_\_(۱۳۸۸). دیدگاههای جدید در فلسفه تعلیم وتربیت. تهران: علم. باقری،خسرو.، نرگس، سجادیه و توسلی، طیبه (۱۳۸۹). *رویکردها و روش های پـ ژوهش در* فلسفه تعليم و تربيت. تهران: علمي و فرهنگي. بهشتی، سعید و افخمی اردکانی، محمد علی(۱۳۸۶). تبیین مبانی و اصول تربیت اجتماعی در نهج البلاغه. تربيت اسلامي، ۲(۴): ۳۹-۷. پرچمی، داود (۱۳۸۹). اعتقاد دانشجویان به لیبرالیسم: علل و پیامدهای آن. *آیینه معرف*ت، .140-148:(11)A پرهیزگار، غلامرضا (۱۳۸۳). یورگن هابرماس؛ گذری بر اندیشه های فیلسوف اجتماعی معاصر. معرفت. ۸۰: ۴۴–۳۶. جاویدی کلات جعفرآبادی، طاهره و مهرمحمدی، محمود(۱۳۸۴). رویکردی تطبیقی به دلالتهای تربیتی نظریههای دموکراسی، چالش میان نظریههای لیبرال، جماعتگرا و تفاهمی. الهیات و معارف اسلامی (مطالعات اسلامی)، ۷۱: ۶۳-۹ جلایی یور، حمیدرضا و محمدی، جمال (۱۳۸۷). *نظریه های متأخر جامعه شناسی*. تهران: نی. چراغیان، محمد(۱۳۸۹). بررسی تطبیقی آرای جان دیویی و امیل دورکیم دربارهٔ تربیت اجتماعي. پایان نامه کارشناسی ارشد دانشگاه شهید چمران اهواز. ديويي، جان (۱۳۳۹). *دموكراسي و آموزش وپرورش*، ترجمهٔ آريانپور. تهران: دانشسراي پسران تبريز. ربانی رسول، نوروزی رضا علی و مهدی، قادری (۱۳۸۸). تحلیلی بر اندیشههای تربیتی فارابی

و دورکیم. مجله علوم انسانی، ۱۷( ۷۸):۱۰۱–۷۵.

ریتزر، جورج (۱۳۸۲). *نظریه جامعه شناسی در دوران معاصر*، ترجمهٔ محسن ثلاثی، تهران: علمي. سندل، مایکل.، مک اینتایر، السدیر.، تیلور، چارلز و والزر، مایکل (۱۳۸۵). *جامعه گرایان و نقد ليبراليسم: گزيده انديشه سندل*، مک اينتاير، تيلور و والزر، ترجمهٔ جمعي از مترجمـان. قـم: يژوهشگاه فرهنگ و انديشه اسلامي. عابدی، منیره.، نوروزی، رضاعلی و بختیار نصر آبادی، حسنعلی (۱۳۹۰) تربیت اجتماعی از دیدگاه فردگرایان و نقد آن بر اساس دیدگاه علامه طباطبایی. *پژوهش در مسائل تعلیم و* تربيت اسلامي، ١٩ (١٢):٣٢-٣٩. علىخواه، فردين (١٣٧٨). كنش ارتباطي بنياد شكوفايي حوزه عمومي (انديشههاي هابرماس). اقتصاد «اطلاعات سياسي – اقتصادي، ١٣٩ و. ١٢٠ - ١٢٤. کریمی، علی (۱۳۸۶). بررسی دلالتهای اخلاق گغتمانی هابرماس در تربیت اخلاقی با نظر به یدیده جهانی شدن. یایاننامه کارشناسی ارشد دانشگاه تهران. گلابی، فاطمه.، بوداقی، علی و علی یور، یروین(۱۳۹۴). مروری تحلیلی بر تلفیت عاملیت و ساختار در اندیشه پیر بوردیو. *پژوهشهای جامعه شناسی معاصر*. ۴(۶): ۱۱۳–۱۱۷. گوتگ، جرالد لی (۱۳۸۰). *مکاتب فلسفی و آرای تربیتی،* ترجمهٔ محمدجعفر پاک سرشت. تهران: سمت. محمدی، آزاد، باقری نوع پرست، خسرو و زیباکلام، فاطمه (۱۳۹۳) اصول و روش های تربیت اجتماعی مبتنی بر نظریهٔ کنش ارتباطی هابرماس. *پژوهش نامه مبانی تعلیم و تربیت*، ۲(۲): ۸۲-۵.

محمدی، آزاد (۱۳۹۲). *مبانی و اصول گفت و گو از نظر هابرماس و بررسی دلالت های آن در تربیت اجتماعی.* پایاننامه کارشناسی ارشد دانشگاه تهران.

هابرماس، یورگن (۱۳۸۴). *نظریه کنش ارتباطی،* ترجمه کمال پولادی. تهران: روزنامه ایران. یاریقلی، بهبود.، ضرغامی، سعید.، قائدی، یحیی و نقیبزاده، میرعبدالحسین (۱۳۹۱). تحلیل تطبیقی فلسفه عدالت تربیتی: دیدگاههای لیبرال و جامعه گرا. *پژوهش نامه مبانی تعلیم و* تربیت، ۲(۱):۱۰۸–۹۱.



- Abedi, M., Nowroozi, R.A., Bakhtiyar Nasrabadi, H. (2011). Social education from the viewpoint of individualists and its critique according to Allameh Tabataba'i's perspective. *Research on Islamic Education Issues*, 19(12):39-63. (Text in Persian).
- Alikhah, F. (1999). Communicative Action, Foundation for Public Domain (Habermas Thoughts). Political & Economic Ettelaat, 139 (140):114-125. (Text in Persian).
- Bagheri, K. (2009). *New Perspectives in the Philosophy of Education*. Tehran: elm. (Text in Persian).
- Bagheri, k., Sajjadieh, N. and Tavasoli, T. (2010). Approaches and research methods in the philosophy of education. Tehran: Elmi & Farhangi. (Text in Persian)
- Bagheri, K.(2007). Look at again to Islamic education (vol.2). Tehran: madrese. (Text in Persian)
- Behboud Yarigholi, B., Zarghami, S., Ghaedi, Y. and Naghibzadeh, M. (2012). A Comparative Analysis of Educational Justice's Philosophy; Perspective of Liberalism and Communitarianism. Foundations of Education. 2(1):91-108. (Text in Persian)
- Beheshti, S. and Afkhami Ardakani, M.A. (2007). Explaining foundations and principles of social education in Nahj-ol-Balagheh. Islamic Education. 2(4): 7-39 (Text in Persian).
- Beyer, L. E. (1989). perspectives and imperatives the social and Educational conditions for Democracy. *Journal of Curriculum and supervision*, 4 (2): 178-186.
- Cheraghian, M. (2010). A Comparative Study of John Dewey's and Emile Durkheim's Opinions on Social Education. Shahid Chamran University of Ahvaz (MA). (Text in Persian)
- Cohen, A. J. (2000). Does Comunitaria nism Require individual independence ? Journal of Ethics. 4: 283-305.
- Dewey, J. (1916). *Democracy and Education* (Trans. Aryanpour, 1960). Tehran: School of Boys in Tabriz. (Text in Persian)
- Freeman, S. (2000). Delibevative democracy: A sympathetic comment. philosophy and public Affairs . 29(40): 371.
- Golabi, F., Boudaghi, A. and Alipour, P. (2015). Analytical Review on Conflation of Agency and Structure in the Thought of Pierre Bourdieu. Contemporary Sociological Research. 4(6): 117-143 (Text in Persian).
- Gordon, M. (1998). john Dewey on authority. Educational philosophy and Theory, 30(30): 258-239.
- Gutek, G.L. (1997). *Philosophical and Ideological Perspectives on Education* (Trans. Paksresht, 2001). Tehran: Samt. (Text in Persian)
- Habermas, J. (1982). *The Theory of Communicative Action* (Trans. Poladi). Tehran: Ruzname Iran. (Text in Persian)
- Jalaeipour, H. and Mohammadi, J. (2009). *Recent sociological theories*. Tehran: Ney. (Text in Persian)

اندیشههای نوین تربیتی، دورهٔ ۱۴ / شمارهٔ ۴

- Javidi kalateh jafarabadi, T. and Mehr mohammadi, M. (2005). A comparative approach to the educational implications of democratic theories, the challenge of liberal, congregational, and understanding theories. Islamic Studies (71): 9-63. (Text in Persian)
- Karimi, A. (2007). Investigation of Habermas discourse ethical implications in moral education in view of the phenomenon of globalization. Tehran University (MA). (Text in Persian)
- Locke, J. (1995). Two Treatises of Government. Chicago : Henre.
- Mead, G.H. (1934). *Mind, self, and society*. Ed. by Charles W. Morris. USA: University of Chicago Press.
- Mohammadi, A. (2013). Foundations and principles of dialogue for Habermas and their implications in social education. Tehran University (MA). (Text in Persian).
- Mohammadi, A., Bagheri Noaparast, K. and Ziba kalam, F. (2014). Principles and methods of social education based on Habermas' communicative action theory. *Foundations of Education.* 4, 2: 5-28 (Text in Persian)
- Murphy, M. and Bamber, J. (2012). Introduction: From Fromm to Lacan: Habermas and Education in Conversation. *Studies in Philosophy and Education*, 31(2): 103-107.
- Ojagh, Z. (2005). Study of the characteristics of communication rationality in the public domain. Tehran University. (Text in Persian)
- Parchami, D. (2011). Students' Belief in Liberalism: Causes and Consequences. Journal of Mirror of Wisdom. 10(1): 145-176 (Text in Persian)
- Parhizgar, G. (2004). Jurgen Habermas; A Transition on Contemporary Social Philosopher Thoughts. Maarefat, 80: pp 36-44. (Text in Persian)
- Rabbani, R., Nowroozi, R.A. and Ghaderi, M. (2009). An Analysis on Farabi's and Durkheim's educational Ideas. Humanities, 17(78): 75-101. (Text in Persian)
- Ritzer, G. (1983). *Contemporary sociological theory* (Trans. Solasi, 2003). Tehran: Elmi. (Text in Persian)
- Sandel, M., McIntyre, A., Taylor, C. and Walzer, M. (2006). Sociologists and critique of liberalism: Selected Thoughts of Sandel, McIntyre, Taylor, and Walzer(A collective translation of translators). Qom: Institute for Islamic Culture and Thought. (Text in Persian)
- Skidmore, W. (1975). Theoretical thinking in Sociology(trans. Ali Mohammad Hazeri & et.al.). Tehran: Islamic Sciences and Culture Academy. (Text in Persian)
- Turner, J.H. (2000). On the origin of human emotions: a sociological inquiry into the evolution of human affect. USA: Stanford University Press.
- Turner, J.H. (2002). Face to face toward a sociological theory of interpersonal behavior. Stanford. USA: Stanford University Press.
- Winch, C. (2002) strong Autonomy and education. Educational Theory and philosophy. 1(52): 27-41.



New Thoughts on Education Faculty of Education and Psychology, Al-Zahrā University

Abstracts

Vol.14, No.3 Autumn 2018

#### Goals of Social Education from the Perspectives of Macro, Micro and Integrated Sociological Approaches

Edris Eslami<sup>1</sup>

Assistant Professor, Department of Educational Sciences, Faculty of Literature and Humanities, Islamic Azad University, Mahabad Branch, Mahabad, Iran.

Najmeh Ahmadabadi PhD Student in Philosophy of Education, Payame Noor University, Tehran, Iran

Azad mohammadi PhD Student in Philosophy of Education, University of Tehran, Tehran, Iran

> Hassan Rashidy PhD in Economic and Developmental Sociology

#### Abstract

This paper is aimed at investigating the goals of social education from the perspective of macro, micro and integrated sociological approaches. To achieve this goal, Frankna's reconstructed syllogism is used. The results indicated that the end of macro sociological approach include fostering social virtues and the creation of group integration. The intermediate goals also include the preservation of cultural heritage, shared values of the community and fostering social spirit of the students. Besides, the purpose of micro sociological approach is to foster the independent, intellectual students and the intermediate goal is preparing situations for the development of all aspects of freedom. Finally, the aim of integrated sociological approach is to foster the spirit of understanding in students and to emphasize their shared interests and needs. The intermediate goals also include raising educational communicative rationality in educational relationship and giving insight and subjective attitude to students and providing circumstances for empathic interactions.

#### **Keywords:**

Social education, Goals of social education, Macro social approach, Micro social approach, Integrated social approach

<sup>1.</sup> Corresponding Author: Edrisislmi@yahoo.com Submit Date :2017-10-30 Accept Date:2019-01-16 DOI: 10.22051/jontoe.2019.17829.1996