دورهٔ ۱۴، شمارهٔ ۴ زمستان ۱۳۹۷ تاریخ پذیرش:۱۶–۱۱– ۱۳۷۷ اندیشههای نوین تربیتی دانشکدهٔ علوم تربیتی و روانشناسی دانشگاه الزهراءس تاریخ دریافت:۲۰–۰۶– ۱۳۹۷

تبيين ايثار به مثله مبنا، اصل وروش ترييتى با تأكيد بر مبادى سه كانه عل

مريم بناين\* `وزهراحبيب زادگان`

چکیدہ

حفظ و گسترش تعاملات انسانی مستلزم مقید بودن به فضایلی همچون ایثار است که متضمن نتایج مطلوب بسیاری از بعد فردی و اجتماعی؛ و ضامن سلامت روابط انسانی است. هدف این پژوهش بررسی مبانی فلسفی ایثار و تبیین بالقوگیهای تربیتی آن با تأکید بر مبادی سهگانهٔ عمل(از منظر نظریهٔ انسان عامل <sup>۳</sup>) بود. پژوهش حاضر با روش توصيفي \_ تحليلي، ضمن بررسي مباني فلسفي ايشار به عنوان يك عمل اخلاقی– معرفتی، با نظر به مبادی سهگانه عمل، جایگاه آن را در تربیت اسلامی ابتـدا از جهت هدف غایی و اهداف واسطی و سپس در جایگاه مبنا، اصل و روش به طـور مجزا تحلیل کرده است. یافتهها نشان داد اگرچه شرط پذیرش عمل ایثارگرایانه از منظر اسلام توجه همزمان به مبادی سهگانهٔ عمل (شناختی، گرایشی و ارادی) است، اسلام بر مبدأ شناختی تأکید دارد. در ادامه ضمن تصریح نظر اسلام در عدم توجه بـه ايثار به عنوان هدف غايي تربيت، به اهداف واسطى هشتگانه در ارتباط با دستيابي به مقام ایثار اشاره شده است و پس از آن جایگاه ایثار به عنوان مبنا، اصل و روش بـه طور مجزا بررسی و دلالتهای تربیتی هریک تبیین شده است. به طور مثـال ایثـار بـه منزلهٔ مبنا در برگیرنده سه اصل و هر اصل متضمن یک روش است. در نهایت ایس نکته نیز تأملبرانگیز است که وجه مشترک عاملان در اقدام بـه عمـل ایثارگرایانـه در اولویت قرار گرفتن متعلَّق ایثار در لحظه اقدام عملی است. كليد واژهها: مباني فلسفي، ايثار، مبادي عمل، مباني تربيتي

۱. نویسنده مسئول: استادیار دانشکدهٔ علوم تربیتی و روانشناسی دانشگاه الزهرا(س)، تهران، ایران

mbanahan@gmail.com

۲. دانش آموختهٔ کارشناسی ارشد تاریخ و فلسفه آموزش و پرورش دانشگاه الزهراء (س)، تهران، ایران \* این مقاله برگرفته از پایاننامه کارشناسی ارشد با عنوان « بررسی مبانی فلسفی ایثار و تبیین دلالـتهـای تربیتـی آن از منظر اسلام» است. ۳. نظریهٔ انسان عامل را دکتر خسرو باقری تبیین کرده است.

DOI: 10.22051/jontoe.2019.22021.2338

## مقدمه و بیان مسأله

حرکت به سوی تکنولوژی و صنعت به قدری انسان امروزی را درگیر مادیات کرده که از توجه به امور معنوی و اخلاقیات محروم مانده است و این درحالی است که اهمیت وجود اخلاق در زندگی فردی و اجتماعی انکارناپذیر است. به علاوه گسترش تفکّرات مادی گرایانه و اومانیستی افراطی که انسان را به منزلهٔ قدرت برتری می دانند که همه چیز تحت اراده و اختیار اوست موجب شده تا مفاهیم مربوط به انسانیت و اخلاق نوع دوستانه به چالش کشیده شود. در این میان به نظر می رسد برخی آموزه های اخلاقی چون «ایثار» مفاهیم بنیادی تری را امور اخلاقی قرار می گیرد. از سویی دیگر چون ایثار صفتی است که در تعامل انسان با دیگران امور اخلاقی قرار می گیرد. از سویی دیگر چون ایثار صفتی است که در تعامل انسان با دیگران پدید می آید، ضرورت پرداختن به آن در جامعه برای تحکیم روابط اجتماعی و حسن سلوک با دیگران روشن می شود. از سویی دیگر، در شرایط کنونی جهان، که زمینهٔ اختلاط فرهنگی به جهت کمرنگ شدن مرزهای جغرافیایی فراهم آمنده است و نگرش همای تاریخی گرایانه و نسبی گرا فضایی مساعد برای عدم اعتقاد به مرجعیت اصول مشترک انسانی فراهم آورده است، یادآوری فضایل نیکوی انسانی چون ایثار ضرورت می یابند که در آن نفع دیگری بر نفع مقدم است، مقدم است.

به خود رهاشدگی در عالم و عنبود تکیه گاهی امن، آدمی را بر سر دو راهی انتخاب قرار می دهد، نتیجه و پایان مبهم، میل به انتخاب را زایل می کند. «در صورتی که مقدر بودن جهان نامعین و در نظر گرفتن صاحبی نیرومند برای آن، آدمی را از گوشه خوف بیرون می کشد و سبب می شود که با اطمینان به عمل دست زند. این تقدیر که در اختیار نیرویی برتر (خداوند) است، آرامشی را در دل آدمی می آفریند که او را قادر به عمل می کند. عدم تعیین جهان و مقدر بودن آن، چونان دو قطب خوف و رجاء آدمی را در وضعیت ناپایدار، اما مطمئنی قرار می دهند که راه را بر عامل بودن وی هموار می کند. در این حالت، آدمی با اطمینان از اینکه جهان اطراف او با وجود عدم تعین صاحبی دارد که مقدرات آن را در دست دارد و با علم به این که آن قادر حکیم، مقدرات آدمی را با توجه به اعمال وی رقم میزند، عمل می کند و عاملیت

انسان در کشاکش نیروهای مختلف محیطی، خود منشأ عمل است و با اعمال خویش

# — تبیین ایثار به مثابه مبنا، اصل و روش تربیتی با تأکید بر مبادی سه گانه عمل می ۲۳۷ **(۲۳**۷

هویت خود را رقم میزند. انسان به منزلهٔ عامل، تصویری است که نگرش اسلامی دربارهٔ انسان به دست می دهد، صرف نظر از اینکه چه هویّتی یافته باشد و به چه راهیی رفته باشد: مردم در دنیا عاملند<sup>۱</sup> و از این حیث دو دسته هستند: یکی عاملی است که در دنیا برای دنیا کار می کند و دیگری، عاملی است که در دنیا برای آنچه عمل می کند که پس از آن به ظهور خواهد رسید (باقری، ۱۳۷۵: ۲۴). مطابق این معنا فرد ایثارگر عامل به عمل است و آگاهانه و مقتدرانه و با میل خود ایثار را انتخاب می کند و منشأ فضیلتی والا برای خویش و تعالی وجودی خویشتن می شود. ایثار در جایگاه فضیلت و عمل اخلاقی، مصادیق گوناگونی دارد: آن با که معلمی هر روز با کمترین میزان امکانات و حقوق مسافتی طولانی را برای آموزش در روستایی محروم طی می کند، آن جا که کارمندی وظیفه شناس بدون چشمداشت از زمان استراحت خود در عین خستگی می گذرد تا کار مراجعش را انجام دهد، آن جا که مادری از زمان خواب و خوراک خود می گذرد تا به امور فرزندش رسیدگی کند و.... همگی از جلوههای ایثار است. اما ایثار به معنای خاص آن همان است که شهید مطهری بیان می کند: « شهادت و از جان گذشتگی بالاترین درجه ایثار و یک حقیقت ازلی و ابدی است که به تمام وجود و هستی فرد ارزش و ابدیت می به دهد، ( مطهری، ۱۳۸۰).

مسأله این پژوهش تبیین مبانی فلسفی ایثار و تحلیل دلالتهای تربیتی آن با تأکید بر مبادی سه گانه عمل بود. لذا پژوهش حاضر در اولین گام مترصد تبیین مبانی فکری و فلسفی عمل ایثارگرانه با ابتناء بر دین مبین اسلام بود تا ضمن بحث پیرامون ایثار به معنای عام آن، مبادی این عمل را استخراج کند. در خصوص مبادی عمل نیز «براساس متون اسلامی دست کم میتوان به سه مبنای اساسی برای عمل آدمی اشاره کرد: مبنای شناختی، مبنای گرایشی و مبنای ارادی \_اختیاری. لذا برای اینکه بتوان عملی را به انسان منسوب نمود، لازم است او تصویر و تصوری شناختی از آن بیابد، گرایش و تمایلی برای تحقق آن داشته باشد و اراده و اختیار وی به تحقق آن معطوف شود (باقری، ۱۳۸۸: ۱۱). بدین جهت این پژوهش برآن بود تا ایشار را در جایگاه یک عمل اخلاقی– معرفتی بررسی قرار دهد. صحت ایثار به عنوان عمل، مشروط به

١. الناس في الدنيا عاملان: عامل عمل في الدنيا للدنيا . و عامل عمل في الدنيا لما بعـدها (نهـج البلاغـه، حكمـت ٢٢٩)

سه گانه عمل انجام شده است. پس از نگاهی به مبانی فلسفی اسلام و استنباط مبادی نگاه آن نسبت به عمل ایثارگرانه، در گام دوم جایگاه ایثار از منظر تربیت اسلامی در ارتباط با هدف غایی و واسطی مشخص شده و در نهایت تصریح شده است که چگونه ایثار می تواند در هریک از جایگاههای مبنا، اصل و روش واقع شده و در هر جایگاه، متضمن دلالت هایی برای تربیت باشد.

## مفهومشناسي ايثار

در این بخش از پژوهش ابتدا ضمن مفهومشناسی ایثار، بین آن با مفاهیم مشابه تمایز تمایز قائل شده، انواع ایثار و معیار اخلاقی بودن آن مطرح و سپس با توجه به مبانی فلسفی اسلام، مفهوم و جایگاه ایثار با نظر به مبادی سهگانه عمل تحلیل شده است.

ایثار در لغت به معنای برگزیدن، عطا کردن، غرض دیگران را بر غرض خویش مقدم داشتن، منفعت غیر را بر مصلحت خود مقدم شمردن است که کمال درجهٔ سخاوت را شامل میشود. فرهنگ عمید (۱۳۸۲) نیز ایثار را به معنای بذل کردن، دیگری را بر خود برتری دادن و سود او را بر سود خود مقدم داشتن یا قوت لازم و مایحتاج خود را به دیگری بخشیدن، آورده است.

در اینجا به منظور ارائهٔ تعریف دقیقتری از مفهوم ایثار لازم است نگاهی هم به مفاهیم نزدیک به آن انداخته شود تا در پرتو آن ضمن ارائهٔ تعریفی جامع، حدود و ثغور ایس عمل اخلاقی را روشن شود:

#### ۱–انفاق

انفاق یعنی خرج مال در راه خدا اعم از واجب و مستحب، از چیزهایی است که قرآن و روایات دربارهٔ آن بسیار تشویق کردهاند و آن یکی از اسباب تعدیل ثروت و پر کردن شکاف جوامع است. خداوند نیز در آیهٔ ۲۶۱ سورهٔ بقره، کار اهل انفاق را به زراعی تشبیه کرده که با کاشتن یک دانه، هفتصد دانه و بلکه بیشتر بهدست میآورند ( قرشی بنابی، ۱۳۷۵: ۹۸ ). مفهوم انفاق از آن جهت با مفهوم ایثار قرابت دارد که در هر دو، بخشش و گذشت از داشته ها اتفاق میافتد، اما این تفاوت در مفهوم آنها نهفته است که در انفاق ممکن است بخشی از مال خود ۲۲۹ تبیین ایثار به مثابه مبنا، اصل و روش تربیتی با تأکید بر مبادی سه گانه عمل می ۲۲۹ را به مستمند بدهیم، اما در ایثار بنابر تعریف آن تمامی دارایی خود را در شرایطی که خود نیز به آن نیازمندیم به مستمند میدهیم.

#### ۲-سخاوت

سخاوت در لغت به معنای جود و بخشش بوده و حد وسط بین اسراف و بخل است و در اصطلاح به ملکه بذل مال به مستحق، بدون درخواست سائل و به میزان شایسته گفته می شود که از مشهورترین صفات پیغمبران خدا و معروفترین اخلاق اصفیاء و اولیاست (نراقی،۱۳۹۰).

## ۳–عفو و گذشت

عفو و اغماض زمانی به کار می رود که فرد بخواهد در مقابل ستمی که به او شده یا حقی که از او ضایع شده ضمن کظم غیظ، گذشت و مدارا نماید. البته باید این نکته را در نظر داشت که در اسلام عفو و گذشت موارد خاص خودش را دارد و با احقاق حق و مبارزه با ظالم هیچ منافاتی ندارد. بنابراین، میان دو خصیصه ایثار و عفو و گذشت وجه اشتراکی وجود دارد و آن گذشتن از حق خود است، اما در ایثار، از حق خود می گذری در حالی که بدان نیاز داری و حال آنکه در عفو و گذشت از حق خود در مقابل ستمی که بر تو روا شده می گذری.

اکنون با توجه مطالب مذکور می توان تعریف روشین تری از مفهوم ایشار ارائیه داد و شاخصههای آن را مشخص کرد:

ایثار فضیلت نفسانی است که شخص بر خود تنگ میگیرد تا آنکه به مستحق آن بذل کند. کسی متصف به این صفت نیکوست که با احتیاج وی به مال، خرج نمیکند تا آنکه به دیگران ایثار کند ( بانوی اصفهانی، ۱۳۶۰: ۴۵).

بر این اساس شاخصههای مفهوم ایثار را می توان چنین بیان کرد:

 ۱- ایثار یک فضیلت نفسانی است؛ ۲- لازمهٔ ایثار ترجیح دیگری بر خود است؛ ۳- نادیده گرفتن خود، از ملزومات ایثار است؛ ۴- قصد و نیت خیر در ایثار وجود دارد؛ ۵- آگاهانه صورت می گیرد؛ ۶ - فرد ایثارگر از تمام داشتههای خود می گذرد نه از بخشی از آن ( چون در این صورت کار او انفاق محسوب می شود)؛ ۷- فرد ایثارگر در حالی از داشتهاش می گذرد که

خود نيز بدان نيازمند است.

اکنون این سؤال پیش می آید که جایگاه ایثار در علم اخلاق چیست و آیا از منظر علمای اخلاق هر نوع ایثار و فداکاری برای غیر، عملی اخلاقی محسوب می شود؟ در پاسخ به این سؤال که کدام یک از افعال نیکوی انسان، اخلاقی محسوب میشوند، دیـدگاههای متفاوتی وجود دارد که هر یک معیاری را برای فعل اخلاقی بهدست دادهاند. از مجموع این آرا و با نظر به آن چه در مبانی دین مبین اسلام آمده است، می توان گفت که قطعاً هـ فعلـی کـه براسـاس تعریف لغوی، ایثار نامیده شود، نمی تواند عنوان اخلاقی به خود بگیرد چرا که در تعریف لغوى ايثار، قصد و نيت آن گنجانده نشده است، حال آنكه در افعال اخلاقي، نيت و قصد فاعل تعیینکننده است. بنابراین، هرگاه کسی به خاطر حب شهرت و خوشنامی یا به خاطر تعصبات قومی و فامیلی و مواردی از این دست یا حتی از روی طبیعتش دیگری را بـر خـود برگزینـد الزاماً فعل اخلاقی انجام نداده است. چرا که خیلی اوقات اتفاق میافتد که افرادی تحـت تـأثیر احساسات خاص میهنی یا غیر میهنی یا خودخواهی یا برای اینکه نامشان در تاریخ بماند حتی جان خود را فدا می کنند، اما کارشان با هدف رسیدن به کمال نهایی و قرب به خداوند نیست. اگرچه که فعل آنها هم ایثار نامیده میشود، ولی از نظر اخلاقی ارزشمند نیست و شاید نـوعی خودخواهی یا خودشیفتگی هم محسوب شود. هم چنین مادری که حاضر است برای فرزندش هرگونه فداکاری انجام دهد اگرچه که از منظر لغوی، شخص فداکار و ایشارگری است، اما چون یک نوع اجبار و الزام طبیعی و غریزی حکم به انجام آن کرده است و مادر تنها در مقابل فرزندش چنین رفتاری را بروز میدهد و نسبت به دیگران چنین احساسی ندارد، نمی توان فعلش را اخلاقی نامید. از منظر «نظریهٔ انسان عامل» عمل، رفتاری است که لازم است بر مبادی معینی استوار شده باشد، حداقل مبادی لازم برای آنکه رفتاری به عمل تبدیل شـود، سـه مبـدأ است: مبدأ معرفتي، مبدأ ميلي و مبدأ ارادي (باقري، ٧٥ ١٣: ٢۴).

از سوی دیگر نگاهی به منابع دینی بیانکنندهٔ محوری بودن نقش عمل در هویّت آدمی است به طوری که میتوان هویّت هر فرد را برآیند اعمال او دانست. از این رو، اگر بگوییم هر فردی معادل عملی است که انجام داده است، سخنی به گزاف نخواهد بود و حتی فراتر از ایس میتوان گفت هر فردی عین عملی است که انجام داده است. چنانکه «نظریه اسلامی عمل» در تعریف انسان، عمل را در مقام مؤلّفهای محوری و اساسی قرار میدهد که خود دارای

# 

مبادی سهگانه و آثار سهگانه است (سجادیه، ۱۳۹۴: ۱۰۵). بر این اساس می توان گفت عمل اخلاقی نیز عملی است که ابتناء بر این مبادی داشته باشد. لذا ایثار نیز به عنوان یک عمل اخلاقی و نه به عنوان بر آوردی از هیجانات فردی، مستلزم ابتناء بر این مبادی است. نکتهٔ تأمل دربارهٔ ایثار آن است که از منظر اسلامی در صورتی ایثارگر عامل به ایثار است که عملش از هر سه مبدأ عمل بر خوردار باشد. یعنی از روی شناخت و آگهی، میلی در انسان نسبت به آن ایجاد شود و انسان آن را اراده کند و به فعلیت برساند، اگر ایثار صوفاً بر مبنای گرایش و میل انجام شود جنبهٔ انفعالی محض می یابد. اگرچه تدبر در آیات قرآن آشکار می کند که تأکید بیشتر بر مبادی معرفتی و ارادی عمل است که مبنای جزا و پاداش الهی قرار می گیرد. لذا در کردهاند و به مبادی معرفتی و ارادی تربیت دینی به هر سه مبدأ معرفت، میل و اراده<sup>۱</sup> توجه کردهاند و به مبادی معرفتی و ارادی تأکید بیشتری داشتهاند( موحدی، صادقزاده و باقری،

در ادامه به منظور تبیین جایگاه ایثار از منظر مبادی سهگانه عمل و تحلیل بـالقوگیهـای آن در جایگاه مبنا، اصل و روش تربیتی، بررسی مبانی فلسفی ایثار در اسلام ضرورت مییابد.

# مبانی فلسفی و جایگاه ایثار در اسلام

اعتقاد به متافیزیک و عالم ماوراء الطبیعه مهمترین بنیاد هستی شناختی علم اخلاق اسلامی محسوب می شود. لذا خیر و کمال در این فلسفه به عالم طبیعت محدود نمی شود، بلکه عالم عقلانی را نیز در بر می گیرد( سید باقری، ۱۳۸۸ : ۱۰۷). در میراث فلسفه تمدن اسلامی، اصل و تمامیت وجود از واجب الوجود است و بقیه موجودات پرتو و جلوهای از اویند. خدا در رأس یا کانون هستی، برترین حقیقت ماورای طبیعی، مسلط و محیط به همه هستی است و تدبیر و اداره هستی به دست اوست. بر این اساس وجود خدا در مقام خالق، مالک حقیقی و مدبر آسمان ها و زمین امری تردیدناپذیر است. بر این اساس، حقیقت حیات که شائبهٔ مرگ و زوال در آن نیست، حیات الهی است. خدای متعال مبدأ وجود و اوصاف و آثار هر چیز است و مبدأ دیگری نیست، جز اینکه به او منتهی می شود. از این رو آنچه در هستی اصالت دارد،

۱. مبداً معرفتی: بقره/ ۲۷۲، ۲۱۵، ۲۱۹؛ ؛ ابراهیم/ ۳۱ مبدأ میل: بقره/ ۲۱۹، ۲۷۲؛ ابراهیم/۳۱ مبدأ اراده: بقره/ ۲۱۵، ۲۱۹، ۲۷۲؛ ابراهیم/ ۳۱

۲۳۲ می 🔬 🛛 اندیشه های نوین تربیتی، دورهٔ ۱۴ / شمارهٔ ۴

زيبايي، تناسب و هم اوايي است و زشتي و پليـدي امـري عارضـي و عـدمي اسـت(طاهريور، ۵۹۰: ۵۸). هستی فقط منحصر به این دنیا نیست، بلکه بعد از زندگی این دنیا، زندگی دیگری خواهد بود که دارای اهمیت و اصالت است. لذا، جهان هستی در حال شدن، حرکت و تکامل و مبتنی بر غایتی الهی است و بیهوده آفریده نشده است. در این میان انسان بـه عنـوان اشـرف مخلوقات خداوند، دارای وجودی دوبعدی است که یکی بعد مادی و جسمانی و دیگری بعد معنوی و روحانی است و چه بعد جسمانی انسان و چه استعدادهای مربوط به بعد روحانی او همگی باید بهصورت هماهنگ و متوازنی رشد یابند تا انسان به سعادت و کمال دست یابد. پس انسان با داشتن معرفت و جذبهای ژرف در درون خود نسبت به خـدا، بـا برخـورداری از عاملی برای بازشناسی و راهیابی و داشتن قدرت تعیینکنندگی در مورد خواستههای خویش و تأثیری که از جمع میپذیرد و اثری که بر آنها میگذارد، یا ضعفها و زبونیهایی که با آنها زاده شده و در آینده نزدیک در کمین موقعیتها و شرایط مختلف با آنها مواجه خواهد شد و نیز با هوایی که در نفس او برانگیخته خواهد شد و او را به زمین خواهـد کوفت؛ مهـمتـرین نشانه را که نشانهٔ سیمای انسان است، در«سعی» و «عمل» خویش آشکار می کند ( باقری، ۱۳۸۹: ۴۹ ). در اسلام تنها عملی دارای ارزش اخلاقی است که توأم با نیت خالصانه و بـرای رضای حق تعالی صورت گرفته باشد. لذا چه بسا اعمالی که انجام آن براساس عقل و شـرع و عرف یک حرکت مثبت و یک فعل نیک است، اما در مراتب سیر و سلوک نمی تواند انسان را ارتقای چندانی بدهد. ارتقای انسان در همهٔ مکاتب هست، اما اینکه کمال انسان را صرفاً در امور معنوی و به تعبیری اخروی ببیند، خاص اسلام و سایر ادیان الهی است و براساس اعتقاد به وجود جهان آخرت شکل گرفته است (مطهری،۱۳۶۶: ۱۵). مبانی هستی شناختی، انسان شناختی و ارزششناختی دین مبین اسلام به صورت خلاصه در جدول زیر آمده است :

\_\_\_\_\_ تبیین ایثار به مثابه مبنا، اصل و روش تربیتی با تأکید بر مبادی سه گانه عمل \_\_\_\_\_

| مبانی فلسفی اسلام                                                      |            |
|------------------------------------------------------------------------|------------|
| خداوند به عنوان خالق هستی وجـودی مطلـق و قـادر و حکـیم اسـت کـه        | ھستىشناسى  |
| هستی را هدفمند و قانونمند آفریده و آن را به سوی غایتی حکیمانـه یعنـی   |            |
| لقای پروردگار هدایت میکند– مبدأ و معاد به عنوان نقطه آغاز و پایان ایـن |            |
| سیر است. پس زندگی پس از مرگ در جهان آخرت و با مختصات دیگـری            |            |
| وجود خواهد داشت – هستی تجلی نظام أحسن است کـه ابعـاد ثابـت و           |            |
| متغیری دارد.                                                           |            |
| انسان دارای روح الهی و وجود دو بعدی و مرکب است و بـه رشـد همـه         | انسانشناسی |
| ابعاد وجودی او به طور هماهنگ توجه شده – دارای محدودیتهای ذاتمی         |            |
| مثل بخل و حرص و آز است، ولی امکان مساوی در رسیدن به کمال بـرای         |            |
| همه وجود دارد– تنها سعی و عمل او در پیشگاه الهی مهم است و بــا تقــوا  |            |
| می تواند به کرامت نفس دست یابد– نفس اماره و لوامه به عنوان خود دانـی   |            |
| و عالی، در وجود او هستند– پیامبران و معصومین الگوی عمل او در بیـرون    |            |
| و فطرت پاک، راهنمای او در درونش است.                                   |            |
| خداوند متعال و شارع مقدس پشتوانه اخـلاق اسـلامی؛ و فطـرت، عقـل و       | ارزش شناسی |
| شریعت سه منبع غنی اخلاقاند– مراتب اخلاق اکتسابی هستند و بر مبنـای      |            |
| کرامت نفس انسان بنا شدهاند تا او را به هدف نهایی خلقتش یعنی قـرب و     |            |
| رضوان الهي برسانند- وجدان ضامن اجرايي اخلاق در درون انسان اسـت-        |            |
| پیامبران و معصومین نمونههای عینی و الگوهای عملی اخلاق اسلامی           |            |
| هستند- برخبی ارزشهای اخلاقبی ثابت و برخبی متغیر و وابسته به            |            |
| شرايطاند.                                                              |            |

جدول ۱: خلاصهای از برخی مبانی فلسفی اسلام

بررسی جدول فوق نشان میدهد که رفتارهای ایثارگرانه همچون سایر ارزش های اخلاقی نشأت گرفته از یک سری مبانی فکری و عقیدتی است. این مبانی که اعتقاد و التزام عملـی بـه

آنها به افزایش میل به رفتارهای ایثارگرانه منجر میشود، در واقع مجموعه اعتقادات و صفات شخصیتی یک فرد مسلمان ایثارگر را تشکیل میدهد که در وجود او به صورت ملکه درآمده و باعث می شوند که ایثار و فداکاری در نظر انسان ارزش تلقی شده و جزو اولویتهای رفتاری قرار گیرد. البته بیشک ممکن است در هنگام انجام رفتار توأم با ایثار هیچ یک از این مبانی به ذهن خطور نکند، لیکن وجود اعتقاد و التزام به آنها در ضمیر انسان به وقوع رفتار ایثارگرانـه در لحظهای خاص منجر می شود. شایان ذکر است پیدایش این مبانی فکری و عقیدتی در افراد متفاوت است. به عبارت دیگر ممکن است فردی در طول سالیان عمر خویش به کسب آن ها بپردازد و فرد دیگری در مدت کوتاهی به این درجه از معرفت و آگاهی دست یابـد. از سـویی دیگر براساس آنچه در دیدگاه اسلامی عمل آمده است، وجود آدمی، میدانی از زورآزمایی قـوا و نیروهای مختلف و عوامل تأثیرگذار بیرونی و نیز عرصهٔ ظهور ضعفها و نیروهای درونسی اوست. براًیند همه این نیروها، عمل اَدمی است که تعیینکنندهٔ شخصیت او نیز هست. عملی که بر مبنای سه مبدأ معرفتی، گرایشی و ارادی تحقق مییابد و دارای آثاری است کـه عامـل و محیط وی را تحت تأثیر قرار میدهد. مبدأ معرفتی شامل انگارههای شناختی ویژهای است که عامل از عمل خویش دارد. مبدأ گرایشی نشاندهندهٔ وضعیت میلمی فرد در ارتباط با عمل مذکور است و اراده، در مقام عاملی ورای امیال مزاحم است که به انتخـاب و تقویـت میلـی از میان امیال دست میزند و در نهایت عامل را به عملی خاص وامیدارد (مدنی فـر،۱۳۹۴: ۴۱ ). لازمهٔ ایثار این است که آنچه که هدف آن قرار می گیرد، اولویت فرد در هنگام رفتار ایثارگرانـه باشد. بدین ترتیب فردی که از مال و حتی جان خود میگذرد در لحظه، آنچه متعلق ایثار قـرار گرفته، اولویت بیشتری نسبت به مال و جانش پیدا می کند، لذا حاضر می شود که بـه خـاطر آن همه را فدا کند. این مطلب زمانی مهم و حساس می شود که انسان به درجهای برسد که جانش را در این راه فدا کند، چرا که انسان ذاتاً دارای حبّ نفس است و بـرای او چیـزی عزیزتـر از جانش نیست. این ایدئولوژی ها در افراد مختلف، متفاوت است اگر چه وجوه مشترکی در میان آن دیده می شود، اما آن مشترکات هم شدت و ضعف خواهند داشت و پیبردن به حقیقت آنها شاید نیازمند سالها تحقیق و بررسی دربارهٔ افراد ایثارگر باشد. بههر حال آنچـه شایسـته تأکید است، اولویتی است که اسلام بر مبدأ معرفتی عمل دارد، اگرچه عمل از روی میل و اراده مستوجب پاداش و عقاب است، استحقاق عامل نسبت به پاداش و عقاب به شرط ابتناء عمل

# 

بر شناخت و انتخاب آگاهانه، بیشتر مورد نظر است. در واقع آنچه می تواند تـا حـدودی راه را برای ما روشن کند و به ما نشان دهد که چه اتفاقی در عقیده، تفکّر و بینش انسان رخ می دهـد که ایثار را انتخاب می کند، این است که ما در میان مبانی فلسفی اسلام جسـتجو کنیم و ببینیم کدام یک از این مبانی و چگونه می تواند شناختی در انسان نسبت به ایثار ایجاد کند که میـل و اراده او را به سمت آن سوق دهد. این مبانی براساس منابع اسلامی عبارتاند از:

#### الف ) توحيد

دژ توحید تنها دژ محکمی است که بشر را از هرگونه خطا و لغزش می تواند نگهداری کند. لازمهٔ این اعتقاد این است که انسان یقین کند که خدا با اوست و همه چیز را می داند و هر عملی را حفظ می کند و روزی را در پیش دارد که هر کس در آن روز به پاداش عمل خود از خوب و بد خواهد رسید. لذا اخلاق فاضله، خود در ثبات و دوام خویش احتیاج به عاملی دارد که آن را حفظ و حراست نماید و این عامل چیزی جز توحید نمی تواند باشد و توحید هم عبارت است از اینکه برای جهان خدایی یکتا هست که دارای اسماء حسنی است و او موجودات را آفرید تا در سیر تکامل افتاده و به سعادت نائل گردند و او دوستدار خیر و صلاح است و بدی و فساد در پیشگاه مقدسش مبغوض می باشد ( طباطبایی، ۱۳۷۴: ۱۸۶ – ۱۸۹ ). بر امست و بدی و فساد در پیشگاه مقدسش مبغوض می باشد ( طباطبایی، ۱۳۷۴: ۱۸۶ – ۱۸۹ ). بر اعمالش می بیند، همواره تلاش می کند که در جهت جلب خشنودی او قدم بردارد. لذا ایث ار تأیید صفات ثبوتیه الهی و نقطه اعلای معرفت به آفریدگار هستی است و و تنها از کسی سر می زند که خداوند را به عنوان بصیر، علیم، حی، حاضر و جبار می شناسد و یقین دارد که اجر میزند که خداوند را به عنوان بصیر، علیم، حی، حاضر و جبار می شناسد و یقین دارد که اجر

#### ب) معاد

اعتقاد به وجود مبدأ و معاد موجب می شود که انسان با آگاهی و بینش نسبت به اینکه از کجا آمده و به کجا می رود، مسیر زندگی خویش را ترسیم کند. چشمانداز حیات از منظر فرد ایثارگر محدود به سرای دنیا نیست. معرفت دینی وی گسترهٔ حیات را به جهان باقی می کشاند. براین اساس خرمن اعمال خود را برای برداشت در روز قیامت می پروراند. ایمان به قیامت است که ساحران فرعونی را به ایثار وامی دارد<sup>۱</sup>. «هنگامی که جرقههای ایمان به معاد به اعماق جان آدمی می رسد آن را چنان شعله ور می کند که دیگر هیچ تهدیدی در برابر آن کارگر نمی افتد و هر چیز جز خدا و لقای آخرت و نعیم جاودانش در نظر انسان بی ارزش و ناچیز می شود (مکارم شیرازی، ۱۳۸۶: ۱۳۱۴). به حکم «ما عند کم ینفد و ما عند الله باق<sup>۲</sup>» ایمان به دادگاه الهی، روح ایثار را در انسان زنده می کند. این اعتقاد می تواند سرچشمهٔ انواع انفاق ها، گذشت ها و ایثارها شود، از سوی دیگر این ایمان، به انسان روح شجاعت و شهامت و صبر و استقامت می بخشد. در واقع چنین فردی، جان عزیز خود را هم تفضل خدای تعالی می داند و رویکردش در همهٔ امور، از اویی و به سوی اویی است.

# ج ) میل انسان به کمال و جاودانگی

میل به جاودانگی و حرکت به سوی کمال دو ویژگی فطری انسان است. تمایل فطری انسان به بقا و تعالی روحانی دلیلی محکم است بر امکان و ضرورت بقا و جاودانگی انسان، امری که صدق آن منوط به اعتقاد به جهانی باقی است. همین جاست که هدفگذاری نابهجای زندگی دنیوی مادی گرایان را اثبات میکند و نشان میدهد که چگونه آنها برای پیروان خود رنج مضاعف می آورند. اگرچه «مقدمات تعالی روحی در عالم ماده صورت می پذیرد و به این سبب انسان ناگزیز بر استفاده از لوازمی مادی و هم سنخ عالم ماده است، لیکن علت وجودی میل به بقای ذات، الهی بودن روح و اتصال آن به امر خداوند واجبالوجود است که فنا و زوال در آن بقش خداوند باشد نیز جلوهای از پایداری و جاودانگی<sup>۳</sup> می یابد. بی تردید انسانی که یقین به بخش خداوند باشد نیز جلوهای از پایداری و جاودانگی<sup>۳</sup> می یابد. بی تردید انسانی که یقین به بقای وجه الهی دارد و کمال حقیقی خود را در این مسیر می جوید، حاضرمی شود برای دستیابی به آن از همهٔ دارایی خود بگذرد و ایثار و فداکاری را به عنوان راهی که او را سریع تر

١. قَالُواْ لَن نُؤْثِرَكَ عَلَى مَا جَاءَنَا مِنَ الْبَيَّنَتِ وَ الَّذِى فَطَرَنَا فَاقْضِ مَا أَنتَ قَاضِ إِنَّمَا تَقْضى هَاذِهِ الحَيَوةَ الدُنْيَا / إِنَّا ءَامَنًا بِرَبَّنَا لِيَغْفِرَ لَنَا خَطَايَانَا وَ مَا أَكْرَهْتَنَا عَلَيْهِ مِنَ السَّحْر وَ اللَّهُ خَيرُ وَ أَبَقَى. ( ٧٢ و ٣٧ / طه)

٢. ( أَنْجِه نزد شماست فانى مي شُود و أَنْجِه نزد خداست باقى مى ماند. ) نحل / ٩۶.

٣. وَ يَبْقَى وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الجُلَالِ وَ الْاكْرَام. (الرحمن/٢٧)

#### د ) کرامت انسان

یکی از مبانی انسان شناختی در منظر اسلام مبنای کرامت است که تجلی آن را در مراتب متنوعی می توان دید. خداوند انسانها را بر سایر مخلوقات برتری بخشیده و مسجود فرشتگان قرار داده است. اما این برتری نه به جهت بعد جسمانی است که در مقایسه با بسیاری از مخلوقات در مرتبه بسیار نازلی قرار دارد؛ و نه به جهت بهرهمندیهای دنیوی است که اگر چنین بود انسان را به حفظ حیات مادی سفارش می کرد و در این صورت افضل خلق خدا منتفع ترین آنها در این دنیا بودند. در حالی که حضرت علی علیه السلام که حماسه لیله المبیت ایشان، کرامت وجودی حضرت شان را هویدا می کند و خود مصداق اعلای ایثار است می فرماید: وَ اعلَمُ أنَّ أفضَلَ المُؤمنینَ أفضَلُهُم تقدِمَةً مِن نفسِهِ و أهلِهِ و مالِهِ ؛ فإنّكَ ما تُقَدِّمُ مِن خَیر یَبقَ می فرماید: و اعلَمُ أنَّ أفضَلَ المُؤمنینَ أفضَلُهُم تقدِمَةً مِن نفسِهِ و أهلِهِ و مالِهِ ؛ فإنّكَ ما تُقَدِّمُ مِن خَیر یَبقَ الکَ ذُخرُهُ، و ما تُوَخِّرُهُ یَكُن لِغَیرِكَ خَیرُهُ <sup>7</sup>(نامه ۸/۹). مطابق فرمایش ایشان کرامت و برتری در گذشت از جان و مال و دلبستگیها و تقدم دیگری بر خود معنا می شود. ایشان در خطبه ۱۱۷ تنهج البلاغه کسانی را توبیخ می کند که نسبت به ایثار جان و مال خود دریغ می کنند و دلیل بخل آنها را عدم معرفت نسبت به مبدأ و معاد، خودپرستی و عقلانیت ابزاری معرفی می کند. پس آن گروهی از مردم که تنها با خدا معامله می کند و جود خویش را به درستی را خریدار نیستند، به مرتبهای از کرامت رسیدهاند که بهای حیات و و حود خویش را به درستی دریافتهاند.

## و) بصيرت

بصیرت داشتن بدین معناست که فرد از قدرت تشخیص و تصمیم بالایی برخوردار باشـد و بتواند با آگاهی کامل از موقعیتها و نیازها دست به انتخاب و اقدام بزنـد و در تکامـل جامعـه اسلامی و تعالی آن نقش آفرینی کند. در واقع لازمهٔ پذیرش عمل از انسان و احتساب انسان به

٩. وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَني اَدَمَ وَ حَمَلْنَاهُمْ في البرو البُحْرِ وَ رَزَقْنَاهُم مِّنَ الطَّيِّبَاتِ وَ فَضَّ لَنَاهُمْ عَلى كَثِيرٍ مِّمَّنْ خَلَقْنَا تَغْضِيلًا (اسراء/٧٠)

۲. بدان که برترین مؤمنان، کسی است که از جان و مال و کسان خود بیشتر [در راه خدا] بذل و انفـاق کنـد؛ زیـرا آنچه از خیر و خوبی پیش بفرستی برای تو ذخیره خواهد شد و آنچه را از خود بر جای نهی، خیر و نفعـش از آن دیگری است.

۳. نه اموال خود را در راه خدایی که آن مالها را روزی شما کرد می بخشید، نـه جـانهـا را در راه خـدای جـان آفرین به خطر می افکنید دوست دارید مردم برای خدا شـما را گرامـی دارنـد، امّـا خودتـان مـردم را در راه خـدا گرامی نمیدارید از فرود آمدن در خانههای گذشتگان عبرت گیرید، و از جدایی با نزدیکترین برادران و دوسـتان پند پذیرید ( دشتی، ۱۳۸۵: ۱۵۹).

عنوان عامل از منظر الهی آن است که از روی آگاهی و اختیار و کاملاً هوشیارانه اقدام کند. لـذا دستیابی به معرفت حقیقی و روشن بینی راه را بر فهم جایگاه واقعی خود در جهان هستی و در برابر مالک علی الاطلاق میگشاید. چنین انسانی خود را در برابر خالق، مالک بر چیزی نمیداند که بخواهد آن را به دیگری ببخشد، و در هنگام عمل حاضر میشود که تمام دارایی خود را در این راه بدهد. بصیرت آن نوع از آگاهی است که بر رفتار و کردار انسان اثر میگذارد.

## ه) ايمان به آيندۀ روشن

از جنبه فردی، اعتقاد به حضور دائم در محضر الهی و محیط و شاهد دانستن خداوند، فرد ایثارگر را عاری از هر نگرانی، به عمل ترغیب می کند. تأکید اسلام بر نیت به عنوان درونی ترین جنبهٔ عمل، نگرانی نسبت به نتیجه عمل را تقلیل می دهد. لذا دغدغه عامل، عمل به تکلیف و وظیفه است. براین اساس هنگامی که اراده فرد با ابتناء بر آگاهی و میل درونی بر انجام عملی، تعلق می گیرد از همان ابتدا پیروز است و عاقبت روشنی در انتظار اوست.

از جنبهٔ اجتماعی، انسان ایثارگر آینده را از دین خدا و پیروان راستینش دانسته و خویش را در این باره مسئول میداند و از هیچ تلاشی برای تحقق آیندهٔ موعود فروگذار نمیکند. این ایمان و اعتقاد به پیروزی نهایی است که او را وامی دارد تا در میدان مبارزه با نفس خویش از همه هستی و حتی از حق حیات خویش بگذرد. « وَ نُرِیدُ أَن نَّمُنَّ عَلیَ الَّذِینَ اسْتُضْعِفُواْ فی الْأَرْضِ وَ نجَعَلَهُمْ أَنمَّةً وَ نجَعَلَهُمُ الْوَارِثِین » ما خواستیم بر آنان که در زمین ضعیف شمرده شدند منت نهاده ایشان را پیشوایان و وارث دیگران قرار دهیم ( قصص / ۵). در حالی که مکاتبی همچون اگزیستانسیالیسم از منظری پوچ گرایانه، آینده ای تاریک و مبهم برای انسان ترسیم میکنند. این نوع نگاه، موجد ناامیدی نسبت به آینده و مانعی قوی بر سر راه انتخاب و پویایی حیات بشری است و نگاهی فردگرایانه را دامن میزند که با مفهوم ایثار در تضاد است. 

# ی) حب و بغض

حب و بغض منشأ ايمان و اخلاق است و همان طور كه آيه « ءاتى المال على حبّه » نيز به ايثار مال براساس حب و دوستى اشاره دارد، حب و بغض از مبانى اساسى ايثار است. به همين جهت وقتى از امام صادق (ع) سؤال شد كه آيا حب و بغض هم جزء ايمان است؟ ايشان فرمودند: « مگر ايمان چيزى جز حب و بغض است؟! ( هل الدين الا الحب و البغض )»(محروقى، ١٣٩٣: ٥٢ ). حب به خدا و به دنبال آن حب به دين خدا ريشهٔ اصلى و سرمايه مهم انسانى و سرچشمهٔ تمام فعاليتهاى دينى و از لوازم حتمى و رمز سعادت زندكى و گردانندهٔ صحيح چرخهاى اجتماعى است. عشق و محبت، نيرو آفرين و شجاعت آور است و اراده انسان را در رسيدن به هدف زياد مىكند و به او انگيزه مىدهد: « يَا أيهًا الَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن ارده انسان را در رسيدن به هدف زياد مىكند و به او انگيزه مىدهد: « يَا أيهًا الَّذِينَ ءَامَنُواْ مَن وراسِعٌ عَلِيم ٌ » (مائده/٩٤)

توجه به موارد فوق نشان میدهد که دین مبین اسلام به همهٔ مبادی سه گانه عمل توجه کرده و همه آنها را به صورت هماهنگ در انجام یک عمل اخلاقی مؤثر میداند. اسلام، کامل ترین دین آسمانی، هر سه مبدأ شناختی، گرایشی و ارادی را با هم میبیند. لذا برای سوق دادن انسان به سوی انجام عملی تلاش میکند که ضمن دادن بینش و معرفت، میل و انگیزه لازم برای عمل را هم در او ایجاد کند و اساساً آگاهانه و ارادی بودن عمل را شرط مقبولیت آن میداند وبه نیت به عنوان مبدأ ارادی عمل<sup>۳</sup> توجه می کند. از این رو بسیاری از آیات قرآن و

۱.( بقره / ۱۷۷ )

۲. هان ای کسانی که ایمان آوردهاید اگر کسی از شما از دینش برگرده، بدانید که خدا بودی مردمی را بورای گرایش به این دین میآورد که دوستشان دارد و آنان نیز وی را دوست دارند، که اینان مردمی هستند در برابر مؤمنین افتاده حال و در برابر کافران مقتدر، مردمی که در راه خدا جهاد میکنند و از ملامت هیچ ملامتگری پروا ندارند و این خود فضلی است ازخدا که به هرکس صلاح بداند، میدهد و خدا دارای فضلی وسیع و علمی وصفناپذیراست.

۳. در این زمینه به گفتهای از امام صادق اشاره می کنیم که منشأ عمل را اراده میدانند: ما ضَعْفَ بَدَنَّ عَمَاقَویَت عَلَیهِ النَّیَّةُ؛ اگر اراده قوی باشد، هیچ بدنی برای انجام دادن کار، ناتوان نیست.(من لایحضره الفقیه، ج ۴، ص ۴۰۰، ح ۵۸۵۵)؛ و یا در جایی دیگر ایشان میفرمایند: «نیّت برتر از عمل است، آگاه باشید که نیت خود عمل است»(کافی، ج ۲، ص ۵۰۰، ح ۲۰۵۵)؛ و یا در جایی دیگر ایشان میفرمایند: «نیّت برتر از عمل است، آگاه باشید که نیت خود عمل است»(کار کافی، ج ۲۰ صر ۵۰۰، ح ۲۰ می ۵۸۵۹)؛ و یا در جایی دیگر ایشان میفرمایند: «نیّت برتر از عمل است، آگاه باشید که نیت خود عمل است»(کافی، ج ۲۰ صر ۵۸۵۹)؛ و یا در جایی دیگر ایشان میفرمایند: «نیّت برتر از عمل است، آگاه باشید که نیت خود عمل است»(کافی، ج ۲۰ صر ۵۰۹)؛ و برخی از آیات قرآن که آشکارا به جایگاه نیت و اراده قلبی اشاره دارد همچون آیه قُل کلٌ یعمَل عمل عمل ای عمل کر عمل است»(کافی، عمل کاری ایمان میفرمایند: «نیّت برتر از عمل است، آگاه باشید که نیت خود عمل است»(کافی، ج ۲۰ صر ۲۰۹)؛ و برخی از آیات قرآن که آشکارا به جایگاه نیت و اراده قلبی اشاره دارد همچون آیه قُل کلٌ یعمل عمل علی مایمایک (یا و مین عمل که نیت معرفی کردهاند) و برخی از آیات قرآن که آشکارا به جایگاه نیت و اراده قلبی اشاره دارد همچون آیه قُل کلٌ یعمل عمل علی شاکلور و که شاکلور و که شاکلور و که شاکلور و که سامل مایمای می مایمای مایمای می میشای می مایمای که سامل و مایم مایمای مایمای مایمای مایمای ای مایمای مایم آیهٔ ۱۳ سورهٔ ملک.

# ۲۴۰ می 🔬 اندیشه های نوین تربیتی، دورهٔ ۱۴ / شمارهٔ ۴

روایات معصومین درصدد ایجاد بینش و معرفت هستند یا آیات و روایات در ارتباط با ثواب و عقاب مؤمنین در سرای آخرت در راستای توجه به مبدأ گرایشی است.

## تبیین دلالتهای تربیتی ایثار از منظر اسلام

یکی از خصیصههای اخلاقی که اسلام بر ایجاد و پرورش آن در انسانها تأکید کرده و برای آن برنامه دارد، آموزهٔ ایثار است که اگر چه تحقق آن در افراد دارای سلسله مراتب است، ولی توصیه اسلام به صورت عام و همگانی مطرح شده است. پژوهش حاضر در پی بررسی جایگاه ایثار در نظام آموزشی مبتنی بر تعالیم اسلام است، لذا در این قسمت ضمن بررسی منابع اسلامی، این نتیجه حاصل شد که جایگاه ایثار در تربیت اسلامی از دو جهت قابل بررسی است: یکی از جهت اهداف غایی و واسطی و دیگری از جهت مبانی، اصول و روشها. بدین معنا که مفهوم ایثار طبق منابع اسلامی بسته به شرایط میتواند در هر یک از این جایگاهها نقش ایفا کند.

جهت اول- هدف غایی در تربیت اسلامی در واقع مؤلّفهای است که خط سیر نهایی را در روند تربیت اسلامی ترسیم می کند و اهداف واسطی اهدافی هستند که همچون جویبارهایی از آنها منشعب می شوند. به علاوه اهداف غایی به جهت عام بودن و گستردگی، در دراز مدت قابل وصولند و برای نیل به آنها ناگزیر باید از مراحل مقدماتی عبور کرد که این مراحل همان اهداف واسطی هستند که جزئی تر و محدود ترهستند (شرفی، بی تا: ۳۰). بررسی آیات قرآن کریم و احادیث معصومین (ع) نشان می دهد که ایثار در هیچ کجا به عنوان غایت تربیت اسلامی مطرح نشده است و در واقع اسلام این انتظار را از انسانها ندارد که خود را در نهایت به درجه ایثار برسانند، اگرچه که عالی ترین مراتب اخلاقی طبق سخن امام علی (ع)- « الایث ا علی المکارم <sup>(۱</sup>» ـ به ایثار نسبت داده شده است، اما نمی تواند هدف نهایی برای زندگی فرد مسلمان باشد. اما به طور قطع ایثار در دین مبین اسلام می تواند به عنوان یک هدف واسطی قارار بگیرد که انسان را از طریق عبودیت به مقام قرب الهی و تأله برساند که غایت تربیت اسلامی است. چنانچه حضرت علی (ع) می فرمایند: « الإیثار أفضل عباده و أجل سیاده<sup>۲</sup>» ایث ار

١. ميزان الحكمه، ١٣٧٧ : ٢٢.

٢. ميزان الحكمه، ١٣٧٧ : ٢٢.

# —— تبیین ایثار به مثابه مبنا، اصل و روش تربیتی با تأکید بر مبادی سه گانه عمل مجمل ۲۴۱

برترین عبادت و بزرگترین سروری است. بنابراین، یکی از طرقی که میتواند انسان مؤمن را به هدف غایی آفرینش برساند این است که او با تمام وجود از مال و جان خود در راه رضای حق تعالی و در شرایطی بگذرد که خودش نیز به آنها نیازمند است، و این خصلت مؤمنین است. چنانچه در روایتی از حضرت موسی (ع) آمده است که از خداوند درخواست کرد تا منزلت محمد (ص) و امتش را به او نشان دهد، و خداوند نیز به او نشان داد و فرمود این جایگاه رفیع به سبب خویی است که از میان آفریدگانم او را بدان ویژه گردانیدم و آن خوی ایثار است'.

جهت دوم- بر اساس آن چه در تعالیم اسلامی آمـده اسـت ایثـار بسـته بـه اینکـه در چـه موقعیتی مطرح شود میتواند در جایگاه مبنا، اصل یا یک روش تربیتی قرار گیرد. که هر یک از آنها به صورت اجمالی بررسی خواهد شد:

# ۱– ایثار به منزلهٔ یک مبنای تربیتی

مبانی تربیتی از هستها سخن می گویند و جزء امور توصیفی هستند. بنابراین، اگر به روایت حضرت موسی (ع) استناد کنیم که در قسمت قبل آورده شد یا به روایات و احادیثی با ایس مضمون رجوع کنیم که ایثار از خصلت و خوی نیکوکاران و مؤمنان است و اگر نوع دوستی را به عنوان ویژگی فطری همهٔ انسانها زمینهساز تحقق ایثار بدانیم، می توانیم ایثار را به منزلهٔ یک مبنای تربیتی در نظر بگیریم و چون هدف غایی تربیت اسلامی را رسیدن به قرب الهی و تأله در نظر گرفته ایم پس لازم است در نظام تربیتی برای شکوفایی خصلت ایثار و فداکاری در همهٔ انسانها به عنوان یک فضیلت اخلاقی منطبق با فطرت الهی، جایگاهی تعریف کرده و برای تحقق آن تلاش کنیم. به علاوه همهٔ انسانها به صورت فطری نوع دوستی را ارزشمند می دانند و از آنجا که نوع دوستی لازمهٔ رفتارهای ایثارگرانه است، لذا از ایس منظر می توان گفت که ایثار امری ارزشمند در میان انسانها است که البته دین اسلام با تأیید آن، ایثار را به عنوان امری فطری و ویژگی نهفته در خوی مؤمنان معرفی می کند: با استناد به حدیث امیر المؤمنین (ع) <sup>۲</sup>که فرمودند: » ایثار برترین صفات عالی انسانی است» و نیز با توجه به حدیث

# ۲۴۲ می آندیشه های نوین تربیتی، دورهٔ ۱۴ / شمارهٔ ۴

امام صادق (ع) که در وصف مؤمنان کامل فرمودند: « آنان کسانی هستند که در روزگار سختی و آسایش به برادران نیکی میکنند و در عسرت و تنگدستی دیگران را بر خود ترجیح میدهند و خداوند در وصف آنها فرموده « و یؤثرون علی أنفسهم و لو کان بهم خصاصه... ». لذا چنانچه ایثار با عنایت به شواهد فوق مبنا قرار گیرد، میتوان برای آن اصول و روش های زیر را متصور شد.

## اصل ۱: تقویت ایمان

بی شک برای دستیابی به خصیصهٔ ایثار و فداکاری باید ایمان فرد به حدی رسیده باشد که در همه حال رضای خداوند و قرب او را در اولویت بداند و برای دستیابی به آن از هیچ کاری فروگذار نکند. و البته طبق آیات قرآن و روایات نیز ایثار از ویژگی های خاص مؤمنین است. ولی باید با تقویت ایمان به منصه ظهور برسد. در آیات ۷۲ – ۷۵ سورهٔ طه نیز میخوانیم که ایمان آوردن ساحران فرعونی به موسی (ع) و ایمان به قیامت و ناچیز شمردن زندگی دنیا سبب شد که ساحران فرعونی بزرگترین ایثار و فداکاری و گذشت را از خود نشان دهند.

## روش ۱: اعطای بینش

کسب معرفت و آگاهی از احکام و قوانین الهی در دنیا و آخرت، که حقیقت زندگی هستند، می تواند موجب افزایش ایمان و در نتیجه در اولویت قرار گرفتن آن برای انسان شود. همان طور که در آیات فوق نیز دیدیم کسب آگاهی از طریق سخنان حضرت موسی (ع) باعث شد که ساحران ضمن پی بردن به حقیقت، بر ایمانشان افزوده شود و بتوانند در مقابل خواستههای فرعون بایستند.

#### اصل ۲: تزکیهٔ نفس

تزکیه نفس و رها کردن جان از تعلقات مادی دنیوی از ملزومات رفتار ایثارگرانه است و به یقین هر چه انسان در تزکیه نفس موفقتر باشد، رفتارهای ایثارگرانه بیشتر در او نمایان میشود. در آیات ۵۸ و ۵۹ سورهٔ حج هم وصف حال مهاجران را میخوانیم که از منزل و مأوای خود تبعید شده و ناچار شدند که شهر و دیار خود را رها کنند و به خاطر اسلام به شهر دیگری هجرت نمایند. خداوند نیز رزق نیکو و بهرهمندی از نعمتهای ویژه را به آنها وعـده داده است ( مکارم شیرازی، ۱۳۷۱: ۱۵۰)

روش ۲: توجه به آثار و برکات اعراض از لذایذ مادی

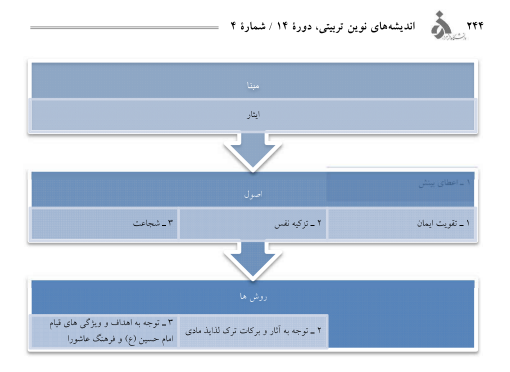
توجه انسان به آثار و برکات ترک لذایذ مادی که خداوند در قرآن کریم به مؤمنان وعده داده است، یکی از راههای ایجاد انگیزه برای تزکیه نفس است. اگرچه انسان مؤمن در مراحل بعد برای تزکیه نفس به شوق دستیابی به این آثار و برکات بسنده نمیکند و ضمن افزایش ایمان و یقین خود به خاطر رضای الهی دست از وابستگی به لذایذ مادی میکشد، اما در ابتدای راه توجه به این آثار میتواند شوق حرکت را در او بیافریند.

## اصل ۳: شجاعت

انجام دادن رفتار ایثارگرانه بدون داشتن جرأت و شجاعت امکانپذیر نیست، چون به هر حال در هنگام ایثار و فداکاری ناچاریم که برخی از داشتههای خود را از دست بدهیم. این مسأله در جریان خوابیدن حضرت علی (ع) در بستر پیامبر (ص) در لیله المبیت و نیز در داستانهای ایثار دیگری که در قرآن بیان شده به وضوح دیده می شود. حتی ایثار و فداکاری در سطح پایین تر نیز به این شجاعت و تهور نیاز دارد که انسان از علایق خود دست بکشد. به عنوان مثال فداکاریهای یک مادر در حق فرزند خود را در نظر بگیرید. با اینکه طبق تعاریفی که در فصول گذشته آمد این فداکاریها به صورت ذاتی در مادر هست و نیاز به پرورش و تربیت ندارد، اما لازمه اقدام به آن نوعی شجاعت است که خداوند در وجود مادر نهاده است.

روش ۳: توجه به اهداف و ویژگیهای قیام امام حسین(ع) و فرهنگ عاشورا

اصلاً درس شجاعت را باید از تاریخ کربلا آموخت و در داستان آن لحظه به لحظه با یاران امام حسین (ع) همراه شد و از شجاعت و دلیریهای ایشان یاد نمود. تا اولویتها برای انسان مشخص شود و مفهوم حقیقی شجاعت و ایثار را دریابد.



شکل۴: ایثار در جایگاه مبنای تربیتی

۲– ایثار به منزلهٔ یک اصل تربیتی

برای اینکه ایثار و فداکاری را به عنوان یک اصل قرار دهیم، طبق تعریفی که از اصول تربیتی ارائه شد باید ببینیم که در اسلام چه مواقعی ایثار و فداکاری تجویز شده است. در این صورت مواقع مذکور اصل تربیتی ما خواهند شد و سپس روشهایی را نیز برای آن بیان خواهیم کرد.

مبنا ۱: میزان

يكى از مواردى كه به توصيه به ايثار و از خود گذشتگى در اسلام منجر شده است، مبناى هستى شناختى ميزان يا وجود جهانى ديگر براى رسيدگى به اعمال و رفتار انسانهاست. قطعاً ايمان به وجود دادگاه الهى روح ايثار و فداكارى را در انسان زياد مىكند، چرا كه به حسب آيه ١١ سوره توبه، ايثار مال و جان مىتواند موجب فوز عظيم و جاودانگى در بهشت برين شود: «إِنَّ اللَّه اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَ أَمْوَالهَم بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةُ يُقَتِلُونَ في سَبِيلِ اللَّهِ فَيَقْتُلُونَ وَ يُقْتَلُونَ وَعُدًا عَلَيْهِ حَقًا في التَّوْرَئَةِ وَ الْانجِيلِ وَ الْقُرْءَانِ وَ مَنْ أُوْفى بِعَهْدِهِ مِنَ اللَّهِ فَاسَتَبْشِرُواْ

# — تبیین ایثار به مثابه مبنا، اصل و روش تربیتی با تأکید بر مبادی سه گانه عمل 🔨 ۲۴۵

بِبَيْعِكُمُ أَلَّذِى بَايَعْتُم بِهِ وَ ذَالِكَ هُوَ الْفَوْرُ الْعَظِيم» خدا از مؤمنان جانها و مالهايشان را خريده به اين (بهاء) كه بهشت از آن آنها باشد (در عوض) در راه خدا كارزار كنند، بكشند و كشته شوند، اين وعده حقى است بر او كه در تورات و انجيل و قرآن ذكر فرموده، و كيست كه به پيمان خويش از خدا وفادارتر باشد؟ به معامله پر سود خويش كه انجام دادهايد شادمان باشيد، كه اين كاميابى بزرگ است.

به علاوه در روایات متعددی آمده است که کسی که جان خود را در راه خدا نثار میکند، بهترین خیر شامل حال او شده و خداوند از لغزش هایش می گذرد. از امام صادق (ع) روایت شده که فرمودند: در قیامت لغزش های شهید به خودش نیز نشان داده نمی شود ( قرائتی، ۱۳۸۸).

## روش ۱: زمینهسازی

به طور قطع زمینه سازی اولین گام برای ایجاد هر فضیلت اخلاقی در انسان است. چرا که حالات و اعمال آدمی در بستر شرایط و موقعیت ها می روید و از آن ها ارتزاق می کند. از این رو انتخاب و تنظیم مناسب زمینه ها و شرایط به مثابه عامل تسهیل کننده ای است که امکان شکل گیری ها و شکل دهی های مطلوب را بالا می برد. در زمینه سازی ابتدا می بایست شرایط اولیه را فراهم کرد که می تواند در ایجاد رفتار ایثار گرانه به فرد یاری رساند، و در گام بعدی جلوی تحقق عوامل و شرایط مانع این رفتار را گرفت. در دین اسلام نیز توصیه های بسیاری در این زمینه شده است که کسب رزق حلال از جمله مهم ترین آن هاست که در بروز رفت ار ایثار گرانه اثر می گذارد و می تواند بستر مناسب را در وجود فرد ایجاد کند. خانواده و دوستان هم نق به سزایی دارند و توصیه های اسلام برای انتخاب همسر و از دواج و نیز انتخاب دوست و همنشین در همین راستا است.

#### مبنا ۲: نبرد حق و باطل

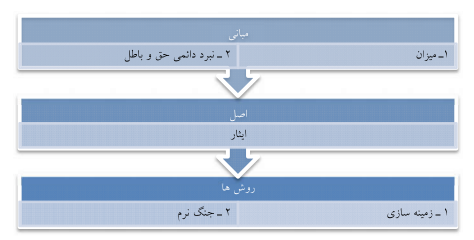
از ابتدای آفرینش انسان همواره میان دو جبههٔ حق و باطل درگیر بوده و گویی ایـن امـر بـا جهان بینی آن ها عجین شده اسـت. در قـرآن کـریم نیـز آیـات بسـیاری را دربـارهٔ ایـن مسـأله میخوانیم و از جمله آن ها آیات مرتبط با فتنه است. که برای جداسازی حـق از باطـل ( ۱۴۳ /

# ۲۴۶ 🏑 اندیشههای نوین تربیتی، دورهٔ ۱۴ / شمارهٔ ۴

بقره )، مدعیان راستین از دروغین ( ۱۴۰ / آل عمران )، خبیث از طیب ( ۱۶۶ / آل عمران )، پاک از ناپاک ( ۱۷۹ / آل عمران ) و شاکر از ناسپاس (۴۰ / نمل ) و هم چنین افزایش ظرفیت آدمی و بروز و ظهور استعدادها و توانهای نهفته در نهاد آدمی است که از طریق فتنه و آزمون الهی صورت می گیرد ( منصوری، ۱۳۹۳). در چنین شرایطی همواره باید عدهای از جان و مال خود بگذرند و در مقابل باطل بایستند.

# روش ۲: جنگ نرم

امروزه بسیاری از نبردهای میان حق و باطل به صورت جنگ نـرم و در فضـای فرهنگـی اتفـاق میافتد و به صورت یک جنگ نظامی نیست، لذا برای رویارویی با این شـرایط مـیبایسـت عـدهای فداکاری کرده و از مال و جان و عمر خود بگذرند و ساعتها در این فضا به خنثی کردن فتنـههـای باطل اقدام کنند. در واقع جنگ نرم و مبارزه فرهنگی یکی از شیوههای مبارزه با باطل است.



شکل ۵: ایثار در جایگاه اصل تربیتی

# ۳– ایثار به منزلهٔ یک روش تربیتی

همان طور که توضیح داده شد روشهای تربیتی دستورالعملهای جزئی تر هستند که قابلیت اجرایی بیشتری دارند. بنابراین، اگر بخواهیم ایثار و فداکاری را به منزلهٔ یک روش تربیتی در نظر بگیریم، باید دید که دین اسلام در چه مواردی ایثار را به صورت یک راه حل بـه جامعـه — تبیین ایثار به مثابه مبنا، اصل و روش تربیتی با تأکید بر مبادی سه گانه عمل 🚓 ۲۴۷

مسلمانان پیشنهاد میدهد. این اتفاق به خصوص دربارهٔ ایثار مال به روشنی میافتـد. در ادامـه چند مبنا و اصل در ارتباط با روش ایثار و فداکاری بررسی خواهد شد:

#### مبنا ۱: حب ذات

انسان به گونهای آفریده شده که همواره عزیزتر از جان خودش برایش وجود ندارد و در همه حال سعی میکند که منفعتها را به سوی خویش متوجه کند. این ویژگی به خودی خود مذمون نیست و منجر میشود که به عنوان مثال انسان خود را در برابر خطرات و بلایا حفظ کند و مراقب جان عزیز خویش باشد، اما اسلام زیاده روی در آن را نکوهش کرده است و باید با آن مقابله کرد.

#### اصل ۱: خدامحوری در مقابل خودمحوری

در واقع این ایمان به خدا و ارزش های دینی است که روح ایثار و فداکاری را زنده میکند. چرا که روح تمام تعالیم آسمانی این است که انسان در همه حال به حضور خداوند توجه داشته باشد و همهٔ افعال و گفتارش را بر خواست و ارادهٔ خداوند و در جهت رضای او منطبق کند تا به سعادت حقیقی برسد. خدامحوری در زندگی انسان او را یاری میکند تا در حد اعتدال حب ذات داشته باشد و به افراط و تفریط نرود چون همواره قدرت برتر خداوند را در همهٔ شئون زندگی می بیند، خداوندی که او را آفریده و خیر و صلاح او را برایش رقم می زند.

#### مبنا ۲: اختلاف انسانها در وسع

خداوند منّان انسانها را به گونهای آفریده که در میزان توانمندی با یک دیگر اختلاف داشته باشند و برخی از آنها در امور خاصی تواناتر از سایرین باشند و این امر لزوم زندگی اجتماعی و تعاون انسانها را روشن می کند. در واقع با وجود هم ریشه بودن در گوهر، آدمیان در این ویژگی مشترک هستند که هیچ یک چون دیگری نیست و هر کس در پایه و جایگاه معینی قرار گرفته و از ویژگیهای درونی و بیرونی خاصی برخوردار است و تواناییها و امکانات ویژهای دارد. به علاوه هر انسان نیز در طی زندگی خود مراحل مختلفی را از نظر وسع و توانمندی طی می کند (باقری، ۱۳۸۹). بدین جهت است که انسانها برای زندگی در کنار یک دیگر و به صورت جمعی آفریده شدهاند تا در مواقع نیاز یاری رسان یکدیگر باشند. ۲۴۸ می 🔬 اندیشه های نوین تربیتی، دورهٔ ۱۴ / شمارهٔ ۴

# اصل ۲: تعاون و دستگیری از ضعیفان

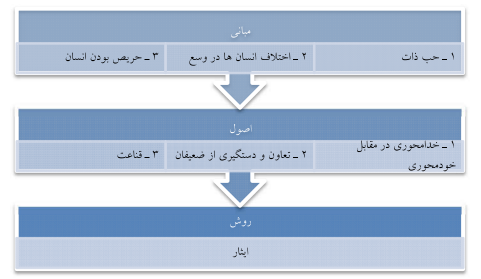
در آیات متعددی از قرآن کریم به دستگیری از ضعیفان توصیه می شود. البته ایس کمک و یاری می تواند وجوه گوناگونی داشته باشد و ایشار و فداکاری یکی از روش های آن است. همان طور که در شأن نزول سورهٔ انسان نیز نقل شده است که حضرت علی (ع) و حضرت فاطمه (س) و دو فرزند بزرگوارشان امام حسسن(ع) و امام حسین (ع) در سه شب متوالی غذای خود را ایثارگرانه به نیازمندان دادند یا در آیهٔ ۹ سورهٔ حشر، خداوند از خصلت مهمان دوستی و جود و بخشش خالصانه مسلمانان مدینه نسبت به مهاجران یاد میکند که به رغم نیاز شدید خود ایثار کردند.

#### مبنای ۳: حریص بودن انسان

بر اساس آیهٔ ۱۹ سورهٔ معارج « إِنَّ الْاسَانَ خُلِقَ هَلُوعًا » انسان به طور ذاتی حریص آفریده شده است. هلوع کسی است که هنگام برخورد با ناملایمات بسیار جزع میکند، و چون به خیری میرسد از انفاق به دیگران خودداری میکند. این هلع که انسان سرشته بر آن است – و خود از فروع حب ذات است– به خودی خود از رذائل اخلاقی نیست، و چطور می تواند صفت مذموم باشد با اینکه تنها وسیلهای است که انسان را دعوت میکند به اینکه خود را به سعادت و کمال وجودش برساند، پس حرص به خودی خود بد نیست، وقتی بد می شود که انسان آن را بد کند و درست تدبیر نکند. در هر جا که پیش آمد مصرف کند، چه سزاوار باشد و چه نباشد، چه حق باشد و چه غیر حق، و این انحراف در سایر صفات انسانی نیز هست، هر مفت نفسانی اگر در حد اعتدال نگاه داشته شود فضیلت است، و اگر به طرف افراط یا تفریط منحرف شود، رذیله و مذموم می شود ( طباطبایی،۱۳۷۴: ۱۹ ).

# اصل ۳: قناعت

برای کنترل حرص و زیاده خواهی انسان توصیه دین این است که او تمام تلاش خود را صرف پرورش قناعت در وجودش کند. قناعت، همان طور که در مثلها آمده، بندی است بر پای حرص و می تواند آتش شعلهور زیاده خواهی را در وجود انسان خاموش کند. پس لازم است در مقابل هلع انسان که ناشی از حب ذات اوست، به قناعت پناه برد تا هلع به درجه مذموم خود نرسد. اما یکی از روش های قناعت این است که انسان دارایی خود را در اختیار نیازمندان بگذارد و برای خودش به متاعی قلیل راضی باشد. بدین ترتیب با ایشار و از خودگذشتگی، قناعت را به منصه ظهور میرساند.



شکل ۶: ایثار در جایگاه روش تربیتی

جایگاه ایثار در دیدگاه انسان عامل

عمل به عنوان یکی از افعال صادره از نفس است. در عمل، اولین چیزی که به عنوان حالت ذهنی شکل می گیرد؛ تصور عمل است؛ تصور عمل به عنوان مبدأ علمی (معرفتی) فعل اختیاری است. بعد از آن تصدیق به فایده عمل شکل گرفته و نفس انسان آن عمل را دارای فایده برای خود می داند و در این لحظه مبدأ شوقی برای عمل که شوق و اشتیاق به عمل است به عنوان کیّف نفسانی ایجاد می شود. شوق، تولید اراده کرده و فعل اختیاری از انسان سر می زند (غلامی و یوسفی، ۱۳۹۴: ۶). طرحواره انسان به منزله عامل بیانکنندهٔ آن است که انسان، عاملی در نظر گرفته شده که می توان عمل های صادر شده از او را به خودش منتسب کرد و او را منشأ عملش در نظر گرفت. شایان ذکر است که عمل با رفتار تفاوت های دارد. جوارحی) و درونی (عمل جوانحی) است. دوم اینکه تنها برخی از رفتارهای بیرونی هستند که عمل محسوب می شوند و آن رفتارهایی هستند که مبانی معینی در زیرساخت آن ها وجود داشته باشد. براساس متون اسلامی و به ویژه قرآن کریم می توان نتیجه گرفت که این مبانی عمل دست کم در سه نوع مبنای اساسی خلاصه می شوند که می توان آن ها را مبانی شناختی، گرایشی و ارادی- اختیاری نامید (خسروی و باقری، ۱۳۸۷: ۸۴). منظور از مبنای شناختی عمل، تصویر و تصوری است که فرد عامل از عمل و نتایج آن دارد (باقری، ۱۳۸۸). در مبداء گرایشی توجه اصلی به تمایلات و هیجانات معطوف به عمل است. هیجانها و گرایش ها می تواند فرد را نسبت به انجام عمل، تشویق یا از انجام آن بر حذر دارد. به بیان دیگر می توانند می تواند فرد را نسبت به انجام عمل، تشویق یا از انجام آن بر حذر دارد. به بیان دیگر می توانند است. از همین روست که مبدأ معرفتی عمل، بر مبدأ میلی آن، مقدم است (باقری، ۱۳۸۲). به در او شوق یا ترس ایجاد کنند. در واقع، میل، کشش آمیخته با معرفت یا کشش معرفتی شده مبداء ارادی- اختیاری را نیز می توان در دو واژه تصمیم گیری و گزینش خلاصه کرد. با توجه به این مبدأ، تحقق عمل علاوه بر وجود تصویر شناختی و هیجان های درونی، ۱۳۸۲).

بر اساس آن چه دربارهٔ مبادی سهگانهٔ عمل از نظر گذشت، می توان ایثار و فداکاری را اعم از عمل درونی یا بیرونی توصیف کرد که منبعث از سه مبدأ شناختی، گرایشی و ارادی-اختیاری خواهد بود. در واقع زمانی که ایثار و فداکاری یک فرد به صورت ملموس و مشهود اتفاق می افتد، به بعد بیرونی آن اشاره دارد و زمانی هم که این عمل در درون او شکل می گیرد بعد درونی آن را در بر خواهد داشت. اما به طور قطع برای اینکه فعلی ایثارگرانه از فرد سر بزند، لازم است شناخت و معرفتی نسبت به آن داشته باشد و میل و گرایشی در او ایجاد شود تا آن فعل را اختیار کند. از همین رو در اسلام توصیه به ایثار و فداکاری یک توصیه و تجویز ممگانی و عام است، اما تنها برخی از انسانها به این توصیه عمل می کنند. ایثار و فداکاری اگرچه کار دشواری است و لازمه آن تزکیهٔ نفس تا حد دل نبستن و عدم وابستگی به دارایی هاست، اما راهی مطمئن برای رسیدن به رستگاری است. لذا براساس آنچه در دیدگاه عاملیت انسان گفته می شود نظام تربیتی تنها می تواند بعد شناختی رفتار را در فرد ایجاد کند و به او بینش و بصیرت دهد یا فضایی انگیزاننده ایجاد کند. در ارتباط با ایثار هم نظام تربیتی نهمان در آگاهی و بینش نسبت به انواع و مصادیق ایثار و فداکاری و در ایجاد کند و

#### ۳۵۱ تبیین ایثار به مثابه مبنا، اصل و روش تربیتی با تأکید بر مبادی سه گانه عمل ۲۵۱ میران ایثار به مثابه مبنا، اصل و روش تربیتی با تأکید بر مبادی سه گانه عمل ۲۵۱ میران ایثار به مثابه مبنا، اصل و روش تربیتی با تأکید بر مبادی سه گانه عمل ۲۵۱ میران ایثار به مثابه مبنا، اصل و روش تربیتی با تأکید بر مبادی سه گانه عمل ۲۵۱ میران ایثار به مثابه مبنا، اصل و روش تربیتی با تأکید بر مبادی سه گانه عمل ۲۵۱ میران ایثار به مثابه مبنا، اصل و روش تربیتی با تأکید بر مبادی سه گانه عمل ۲۵۱ میران ایثار به مثابه مبنا، اصل و روش تربیتی با تأکید بر مبادی سه گانه عمل ۲۵۱ میران ایثار به مثابه مبنا، اصل و روش تربیتی با تأکید بر مبادی سه گانه عمل ۲۵۱ میران ایثار به مثابه مبنا، اصل و روش تربیتی با تأکید بر مبادی سه گانه عمل ۲۰ میران ایثار به مثابه مبنا، اصل و روش تربیتی با تأکید بر مبادی سه گانه عمل ۲۰ میران ایثار به مثال میران ایثار با میران ایژ ایزان ایثار با میران ایثار با میران ایثا

براساس آن چه در قرآن و روایات آمده، می تواند با تجلیل از این گونه رفتارها در سطح جامعه، انگیزه ایجاد کند. اگر چه که چنین انگیزهای کاملاً بیرونی است و در همهٔ موارد ممکن نیست که به عمل بینجامد. اما مراجعه به قرآن کریم و احادیث اهل بیت (ع) هم معرفت (با بیان مصادیق و ملزومات ایثار) و هم انگیزهٔ لازم (با بیان آثار و برکات ایثار) را برای ایثار و فداکاری به انسان می دهد. حال خود فرد است که باید ارادهٔ خویش را جزم کند و کمر همت ببندد.

علاوه بر این در نظریهٔ اسلامی عمل، اهداف واسطی هشتگانهای برای تربیت بیان شده است که مجموع آنها تحقق بخش هدف غایی تربیت خواهد بود (مدنیفر، ۱۳۹۴: ۴۷ ). ایس اهداف هشتگانه در ارتباط با دستیابی به مقام ایثار در راستای رضوان الهی نیز صادق است:

۱- پاکی، سلامت و قوت جسم -: بدین معنا که هر یک از اعضای بدن، کارکرد خویش را به درستی انجام دهد و از هماهنگی لازم با دیگر اعضا بهرهمند باشد. توجه به این نکته نیز ضروری است که در دین اسلام به تأثیر متقابل سلامت جسم و روح تأکید شده است و بی شک کسی که در دلش، بیماری هایی چون حسادت، عجب و بخل دارد، ذهن و جسمش نیز مدام درگیر است، نمی تواند طریق دستیابی به ایثار را بپیماید.

۲– تدبیر اخلاقی تمایلات درونی: رفتار ایثارگرانه نیازمند ارادهورزی در حیطهٔ امیال است تا در منش اخلاقی فرد ظهور یابد. چنین تدبیری باید از دوران کودکی و با قرار دادن کودک در موقعیتهای چالش انگیز انتخاب شکل گیرد.

۳ – اندیشهورزی و کسب دانش نسبت به آموزههای دینی و افزایش قابلیت انتخاب: آگاهی و بینش یکی از مؤلّفههای ایثار است که باید زمینهٔ ایمان به خدا را به منزلـهٔ عملی انتخـابی و اختیاری فراهم کند. آنچه در عملکرد دینی بسیار سفارش شـده است، ابتنای عمل بـر اراده مسبوق بر آگاهی است. مسلمان در اعمال خود صرفاً تعبدی عمل نمی کند، تأکید فراوان اسلام بر نیت، همزمان بر دو مؤلّفه اساسی آگاهی و اراده تأکید می کند. لذا ایثار زمانی به عنوان عمل، بر نیت، همزمان بر دو مؤلّفه اساسی آگاهی و بر نیت، همزمان بر دو مؤلّفه اساسی آگاهی و اراده تأکید می کند. لذا ایثار زمانی به عنوان عمل، پذیرفته است که اندیشهورزی و دانش نسبت به آموزههای دینی مقوم و مؤید ایثار را با خود به همراه داشته باشد.

۴– اندیشهورزی و کسب بینش و دانش نسبت به قوانین طبیعی: آشنایی با طبیعت، از یک سو عاملی برای شناخت خالق آن است و از سوی دیگر مقدمهای است برای امکان تصرف در طبیعت و سامان بخشی به حیات دنیوی. ایثارگر به معرفت یقینی نسبت به خلقت حکیمانه الهی رسیده است، اینکه هر عملی در طبیعت و ذات خود عکس العمل خاص خود را به همراه دارد و از آنجا که خداوند را به عنوان بصیر، علیم، حی، حاضر، مالک و جبار می شناسد، اطمینان دارد که عمل خیر او اگرچه از نظر مردم پنهان بماند، جایگاهش نزد خداوند محفوظ خواهد بود.

۵- مهارت تصرف مسئولانه در پدیده های طبیعی: انسان در قبال استفاده از پدیده های طبیعی مسئول است و باید در مواجهه با طبیعت همواره به خود یادآوری کند که مالک حقیقی خداست و او از خود چیزی ندارد که بخواهد نسبت به آن حرص بورزد. با چنین رویکردی، ایثارگری، معنای تصرف مسئولانه را به خوبی تداعی میکند تا فرد ایثارگر تمامی داشته های خویش را امانت بداند و ایثار را صرفاً بازگرداندن امانت به صاحب اصلی آن تلقی کند.

۶- اندیشهورزی و کسب بینش و دانش نسبت به پدیدههای انسانی: چنین بینشی در ارتباط با نهادهای انسانی و قوانین حاکم بر آنها به فرد کمک میکند تا روابط خود با ایـن نهادها را بهتر سامان دهد. در ورای این بینش احساس مسئولیت نسبت به سایر انسانها پدید میآید که فرد را برای فداکاری و گذشت از حق خویش آماده میکند.

۷- افزایش قابلیت مشارکت و مداخله مؤثر اجتماعی: که توانایی بیرون آمدن از پوستهٔ فردی و برقراری ارتباط با دیگران را فراهم میکند. در چنین شرایطی فرد به این درجه از بینش میرسد که در مراودات اجتماعی خود برای کسب رضای حق تعالی گاهی باید از حقوق و نیازمندیهای خود بگذرد و به جای آن در صدد رفع نیاز دیگران برآید.

۸- قابلیت درک و تمییز میان زشت و زیبا و گرایش به امور زیبا: تحقق این هدف واسطی در راستای تقرب به خداوند سبب می شود که در نهایت انسان همه خیر و زیبایی ها را از آن خداوند ببیند و تا جایی پیش رود که در شرایط سخت زندگی کلامش «و ما رأیت الّ جمیلا» باشد. همین زیبایی های ایثار است که در اوج خود در عمل شهدا جلوه گر می شود.

# نتيجهگيرى

در جمعبندی نهایی یافتههای پژوهش حاضر می توان وجه مشترکی بـرای توجیـه رفتارهـای ایثارگرانه در همهٔ انسانها در نظر گرفت و آن هم در اولویت قرار گرفتن متعلَّق ایثار است. بـه

# —— تبیین ایثار به مثابه مبنا، اصل و روش تربیتی با تأکید بر مبادی سه گانه عمل می ۲۵۳

عبارت دیگر در هر زمان و مکانی که فردی بخواهد از مال و جان و... خود ـبا وجود نیاز خودش بدان– بگذرد می بایست متعلَّق این ایثار و فداکاری در نظرش مهمتر از جان و مال و... تلقی شود. با این وصف ایثار گاهی مذموم نیز میشود؛ و آن زمانی است که انسان در تشخیص اولویتهای زندگی دچار مشکل شود و بخواهد در راهی داراییاش را فدا کند که به حق نبوده و ارزش این فداکاری را نداشته است. در ایـن صـورت وقتـی کـه حقیقـت روشـن میشود، جز پشیمانی و خسران برای او نمیماند. البته چنـین فـداکاری از منظـر اسـلام صـرفاً خرج کردن مال و جان و.... است و براساس شاخصهها و معیارهای ایثار نمی توان نام ایشار و فداکاری را بر آن نهاد. چرا که دین مبین اسلام برای ایثار، جایگاه رفیعی قائـل اسـت و مبنـای بروز و ظهور آن را ایمان و معرفت انسان ذکر میکند. البته رسیدن به این درجه از معرفت برای آحاد جامعه ممکن نیست، اما تلاش برای کسب آن امری است که به صورت عام و همگانی بدان توصیه شده است و همین تلاش و سعی است که می تواند جایگاه انسان را بـه قرب و رضوان الهي نزديك كند (و أن ليس للإنسان الَّا ما سعى. ٣٩/ نجم ). بنابراين، ضرورت یرداختن به آموزهٔ ایثار در نظام آموزشی برای ساختن جامعهای متعالی بیش از یـیش ضـرورت مییابد، اگرچه ایثار اغلب در حوزهٔ تربیت اخلاقی مطرح می شود، اما می توان با توجه به جنبه معرفتی آن، برای ترویج و تبلیغ آن در حوزهٔ آموزش رسمی هم اقداماتی انجام داد و به درونی کردن این ارزش اخلاقی بر بنیاد تقویت بعد معرفتشناسانه آن کمک کرد. بر همین اساس در برنامهریزیهای آموزشی نیز باید به شکل گیری و تقویت مبانی ایثار در درون افراد و در نهایت بروز رفتارهای ارزشی و هنجاری بر پایهٔ آنها توجه کرد. البته به طور قطع در شکل گیری یک رفتار، عوامل متعددی دخیل هستند. جامعه، خانواده، شخصیت خود فرد و... بخشی از ایس عوامل است که در حوزهٔ ترویج فرهنگ ایثار نیز مطرح می شود. اما برای ترویج فرهنگ ایثار از طریق نظام آموزش رسمی میبایست متخصصان علوم تربیتے در حوزہ ایی چون تاریخ و فلسفهٔ تعلیم و تربیت، مدیریت و برنامهریزی آموزشی، تکنولوژی آموزشی، برنامهریزی درسی، روان شناسی تربیتی و نیز متخصصانی در حوزههای جامعه شناسی و تاریخ گـرد هـم آینـد و بـا توجه به شرایط آموزش و پرورش برنامهریزی کنند. البته، مهمترین امر در ترویج فرهنگ ایثار این است که متولیان امر تربیت تا آن جا که می توانند خود نیز الگوی ایثار و فداکاری و گذشت باشند. اثر یک الگوی مناسب در روند تربیت اخلاقی افراد را نمی توان انکار کرد. پس ۲۵۴ 🏑 اندیشه های نوین تربیتی، دورهٔ ۱۴ / شمارهٔ ۴ 💴

برای تحقق ایثار و فضایلی از این قبیل، یک اقدام همگانی لازم است. البته انجامدادن رفتار ایثارگرانه با توجه به معیارهای آن دشوار است، اما کسانی که به این درجه از معرفت و ایمان نرسیدهاند میتوانند حداقل رفتارهای توأم با ایثار و گذشت را در سطح جامعه، شناسایی و تجلیل کنند. مسلماً چنین تمجید و ستایشی باید هم در گفتار و هم در رفتار ایشان بروز کند. تبیین ایثار به مثابه مبنا، اصل و روش تربیتی با تأکید بر مبادی سه گانه عمل 💦 ۲۵۵ منابع استيونسن، لسلى (١٣٦٨). هفت نظريه دربارهٔ طبيعت انسان. ترجمهٔ بهرام محسن پور. تهران: ر شىد. امام جمعهزاده، سیدجواد و افتخاری، حبیباله ( ۱۳۸۷). فرهنگ شهادت عامل هویت بخش عصر جهانی شدن. *مجموعه مقالات همایش ملی ترویج فرهنگ ایثار و شهادت*. اصفهان: دانشگاه اصفهان. باقری، خسرو (۱۳۷۵). انسان به منزله عامل بحثی تطبیقی دربارهٔ پیش فرض ها در روانشناسی. فصلنامه حوزه و دانشگاه، ۳(۹): ۲۴-۲۸. ...... (۱۳۸۹). نگاهی دوباره به تربیت اسلامی، ج ۱. تهران: مدرسه . ...... (١٣٨٨). بررسي تطبيقي طرحواره اسلامي عمل با انسان شناسي (یسا)ساختار گرا، فصلنامه تعلیم و تربیت، (۹۸): ۹–۳۶. باقری، خسرو و سجادیه، نرگس (۱۳۸۴). عاملیت آدمی از دیدگاه ریچارد رورتی و پیامـدهای آن در تربیت اجتماعی، فصلنامه نوآوری های آموزشی، ۲(۱۳):۱۱۱- ۱۳۲. بانوى اصفهاني (١٣٦٠). /خلاق. تهران: نهضت زنان مسلمان. جمعی از نویسندگان (۱۳۸۲). *دائره المعارف قرآن کریم، ج* ۵. قم: دفتر تبلیغات اسلامی حوزه علميه قم. خسروی، زهره و باقری، خسرو (۱۳۸۷). راهنمای درونی کردن ارزش های اخلاقی از طریق برنامهٔ درسی، *مطالعات برنامه درسی ۱*(۸): ۸۱–۱۰۵. دشتى، محمد (١٣٨٥). ترجمه نهج البلاغه، قم: قدس. سجادیه، نرگس (۱۳۹۴). نقد و بررسی رویکرد سواد اخلاقی از منظر عاملیت انسانی، *مجله* یژوهش نامه مبانی تعلیم و تربیت، ۵(۲): ۸۸–۱۰۹. سیدباقری، سیدکاظم (۱۳۸۸). هستی شناسی فلسفهٔ سیاسی در حکمت متعالیه. *قبسات* (۱۴): .1.0\_177 شرفي، محمدرضا (بيتا). تعليم و تربيت اسلامي پيشرفته. تهران: دانشگاه تهران. شيخ صدوق (١٣٨٥). من لا يحضره الفقيه، ترجمهٔ على اكبر غفاري، تهران: دارالكتب الاسلاميه. طاهرپور، محمدشریف (۱۳۹۰). تبیین مبانی هستی شناسی اخلاق جنسی ازدیدگاه اسلام. /سلام ۲۵۶ می اندیشه های نوین تربیتی، دورهٔ ۱۴ / شمارهٔ ۴ 📃

و پژوهش های تربیتی، ۳(۱):۷۵\_۵۳ .

طباطبایی، محمدحسین (۱۳۷۴). *مجموعه تفسیر المیزان*. ترجمهٔ محمدباقر موسوی. قـم: دفتـر انتشارات اسلامی.

عبدالحمید، مهدی و پورعزت، علی اصغر(۱۳۹۰). تبیین ویژگیهای مانایی و پایداری در سازمانهای متمایل به ایثار. *مدیریت /سلامی*. ۱۹(۲): ۹–۳۴. علیخانی، اسماعیل (۱۳۸۹). اخلاق در آیین یهود. معرفت /خلاقی، ۱(۳):۹۴ – ۶۵. عمید، حسن (۱۳۸۲). فرهنگ عمید. تهران: امیرکیبر.

غلامی، محمد و یوسفی، محمد تقی (۱۳۹۴). *بررسی انتقادی دیـدگاه فیلسـوفان ذهــن دربـاره* چی*ستی و مبادی عمل اختیاری*، پایاننامه کارشناسی ارشد، قم: دانشگاه باقرالعلوم.

قرائتی، محسن (۱۳۸۸). *مجموعه تفسیر نور*. تهران: مرکز فرهنگی درسهایی از قرآن. قرشی بنابی، علیاکبر (۱۳۷۵) . *تفسیر أحسن الحدیث*، ج ۱۲. تهران: بنیاد بعثت . کلینی، محمد بن یعقوب (۱۳۸۷). *اصول کافی*، ترجمهٔ مهدی آیت الهی، تهران: جهانآرا. محروقی، زهرا (۱۳۹۲ ) . *ارزش ایثار در قرآن و سنت.* مشهد: مدرسه علمیه نرجس(س). محمدی بیده، فاطمه (۱۳۹۱). «مبنای اخلاق در آیین یهود». پ*ایگاه اینترنتی تبیان* . مدنیفر، محمدرضا (۱۳۹۴). اهداف واسطی تربیت در دوران کودکی براساس رویکرد اسلامی عمل. تربی*ت اسلامی*، ۱(۱۲): ۵۵–۲۹.

مطهری، مرتضی (۱۳۶۶). فلسفه اخلاق. تهران: صدرا. ....................... (۱۳۸۰). دین و دوران. تهران: دانشگاه امام صادق(ع). مکارم شیرازی، ناصر ( ۱۳۷۱). مجموعه تفسیر نمونه. تهران: دارالکتب الاسلامیه . مکارم شیرازی، ناصر ( ۱۳۸۶). پیام قرآن، ج ۵. تهران: دارالکتب الاسلامیه. موحدی پارسا، فاطمه. صادق زاده قمصری، علی رضا و باقری، خسرو (۱۳۸۷). تبیین نقش مبادی عمل در تربیت دینی بر اساس الگوهای قرآن، پایان نامه کارشناسی ارشد، تهران: دانشگاه تربیت مدرس.

A group of writers (2003). *Quranic Encyclopedia*, Vol. 5. Qom: Islamic Publicity Office of the Qom Hawzah(Text in Persian).

Abdolhamid, M. and Pourezate, A. A. (2011). Explaining the characteristics of

persistence in satirical organizations. *Islamic Management*. 19(2): 9-34(Text in Persian).

Ali Khani, I. (2010). "Ethics in the Jewish Religion." *Ethical Knowledge*, 1(3): 94 65(Text in Persian).

Amid, H. (2003). Amid dictionary. Tehran: Amir Kabir(Text in Persian).

Bagheri, Kh. (1996). Man as agent an adaptive discussion about presuppositions in psychology. *Quarterly Journal of Hawzah and University*, 3(9): 24-28(Text in Persian).

Bagheri, kh. and Sajjadiyeh, N. (2005). Human agency from Richard Rorty's perspective and its implications in social education, *Quarterly Journal of Educational Innovations*, Fourth Year, (13): 111-132(Text in Persian).

Bagheri,kh. and Khosravi, Z. (2008). Guide to Internalizing Ethical Values Through Curriculum, *Curriculum Studies*, 3(8): 81-105(Text in Persian).

Bagheri, Kh. (2009). Comparative analysis of Islamic schema of action and (post)

structuralist anthropology. Journal of Education, 98: 36-98(Text in Persian).

- Bagheri, Kh. (2010). Second look at Islamic education, 1. Tehran: school(Text in Persian).
- Dashti, M. (2006). *Translation of Nahj al-Balaghah*, Qom: Quds Publishing(Text in Persian).
- Gharati, M. (2009). *Noor Commentary Set.* Tehran: Cultural Center Lessons from the Koran(Text in Persian).
- Gholami, M. and Yousefi, M. T (2014). Critical Examination of the Viewpoint of the Philosophers of the Mind on What and the Basis of Optional Action, Master's Thesis, Qom: Baqerul-ulum University(Text in Persian).
- Ghorashi Bonabi, A. A. (1996). *Ahsan al-Hadith Commentary*, 12. Tehran: Be'sat Foundation(Text in Persian).
- Imam Jumazadeh, S. J., Eftekhari, H. (2008). The culture of martyrdom is the identity factor of the era of globalization. *Proceedings of the National Conference on the Promotion of the Culture of Sacrifice and Martyrdom*. Isfahan University of Isfahan(Text in Persian).
- Kulayni, M.B.Y. (1994). *Al-Kāfī* ,Translation by Ayatollah Mehdi, Tehran: Jahan Ara(Text in Persian).
- Lady Isfahani (1981). *Ethics*. Tehran: The Muslim Women Movement(Text in Persian).
- Madani Farr, M. R. (2015). The mediating goals of childhood education based on the Islamic approach. *Islamic education*, 10(21):(Text in Persian).
- Mahrooghi, Z. (2013). *The value of sacrifice in the Quran and the Sunnah*. Mashhad: Alameh Narjes School (pbu) (Text in Persian).
- Makarem Shirazi, N. (1993). *Nemooneh Commentary Set.* Tehran: Dar al-Kotob al-Islamiyah(Text in Persian).
- Makarem Shirazi, N. (2007). *Message of the Quran*, 5. Tehran: Dar al-Kotob al-Islamiyah(Text in Persian).
- Mohammadi Beedeh, F. (2012). The basis of ethics in the Jewish religion. Tebyan website(Text in Persian).

۲۵۸ می 🔬 اندیشه های نوین تربیتی، دورهٔ ۱۴ / شمارهٔ ۴ 🗕

Motahari, M. (1987). Ethics Philosophy. Tehran: Sadra(Text in Persian).

- Motahhari, M. (2001). *Religion and era*. Tehran: Imam Sadeq University (pbu) (Text in Persian).
- Movahedi Parsa, F., Sadeghzadeh Ghamsari, A. R. and Bagheri, kh. (2008) Explaining the Role of Basis of Action in Religious Education Based on Quranic Patterns, Master's Thesis, Tehran: Tarbiat Modares University(Text in Persian).
- Naraghi, M. M. (2011). Miraj al-Sa'adeh. Tehran: Adineh Sabz(Text in Persian).
- Sajadieh, N. (2016). Criticizing and Examining Moral Literacy: An Agentic Perspective, *Journal of Foundations of Education*, 5(2): 88-109(Text in Persian).
- Seyed Bagheri, S. K. (2009). The Ontology of Political Philosophy in Transcendental Wisdom. *Ghabsat*, 14: 105-138(Text in Persian).
- Sharafi, M. R. (----). *Advanced Islamic Education*. Tehran: Tehran University(Text in Persian).
- Sheikh Sadukh (1992). *Man La yahdir al-Faghih*, translated by Ali Akbar Ghaffari, Tehran: Dar al-Kotob al-Islam(Text in Persian)..
- Stevenson, L. (1989). *Seven theories about human nature*. Translated to B. Mohsenpour. Tehran: Roshd(Text in Persian).
- Tabatabaee, M. H. (1995). *Al-Mizan Commentary Set.* Translation by Mohammad Bagher Mousavi. Qom: Islamic Printing Office(Text in Persian).
- Taherpour, M. Sh. (2011). Explaining the foundations of the ontology of sexual morality from the point of view of Islam. *Islam and Educational Research*, 3(1): 53–75(Text in Persian).

دورهٔ ۱۴، شمارهٔ ۴ زمستان ۱۳۹۷ تاریخ پذیرش:۲۹–۰۸–۱۳۹۷

z.safdari@modares.ac.ir

اندیشههای نوین تربیتی دانشکدهٔ علوم تربیتی و روانشناسی دانشگاه الزهراءس تاریخ دریافت:۲۷–۹۰– ۱۳۹۶

طراحی و تولید بازی رایانه ای آموزشی مبتنی برمدل طراحی آموزشی : DODDEL یک پژومش تکوینی

# زین العابدین صفدری\* ' و عباس تقی زاده '

چکیدہ

هدف این تحقیق طراحی، تولید، اجرا و ارزشیابی بازی رایانهای آموزشمی قیفاووس مبتنی بر مدل طراحی بازیهای رایانهای DODDEL برای آموزش مفاهیم نورشناسی به دانش آموزان پایهٔ ششم در درس علوم بود و ضمن این فرآیند به ارزشیابی این مدل طراحی آموزشی نیز اقدام شد. این تحقیق با رویکرد کیفی و روش پـژوهش تکـوینی با طرح ارزیابی مدل انجام شد و در آن چهار گروه شرکت کردند: گـروه متخصصـان موضوع، گروه کارشناسان طراح بازیهای رایانهای، گروه کارشناسان طراح آموزشمی، و گروه کاربران نهایی. دادههای تکوینی این پژوهش با سـه ابـزار مشـاهده، مصـاحبه نیم-ساختاریافته، و بررسی مستندات مدل جمع آوری شد. تحلیل دادههای کیفی ایس مطالعه نشان دادند که بهرغم مشکلات و محدودیت های فراوان بر سر راه تولید قيفاووس اين نمونه اوليه تا حدود نسبتاً خـوبي توانسـته اصـول طراحـي بـازيهـاي رایانهای و اصول رویکرد یادگیری مبتنبی بر بازیهای رایانهای را رعایت کند. همچنین، تحلیل یافتههای تکوینی این پژوهش نقاط قوت و ضعف هر یک از مراحل مدل مذکور را مشخص کرد و برای برطرف کردن آن ها و بهبود مدل مذکور، محققان پیشنهاد دادند فرآیند این مدل از شِمای خطی به غیرخطبی تبدیل شود؛ مؤلّفههای نیازسنجی و بازاریابی محصول نهایی در مرحله آنالیز موقعیت لحاظ شـود؛ و زمـان و چگونگی ارزشیابی مفاهیم آموزشی در بازی و سیستم راهنمایی بازی در مرحلهٔ مستند طراحي گنجانده شود. کلیلد واژهها: بازیهای رایانهای آموزشی، طراحی آموزشی، ملال طراحی آموزشی DODDEL، پژوهش تکوینی

۱. نویسنده مسئول: دانشآموختهٔ دکترای تکنولوژی آموزشی دانشگاه تربیت مدرس، تهران، ایران

۲. دانش آموختهٔ دکتری تکنولوژی آموزشی دانشگاه تربیت مدرس، تهران، ایران DOI: 10.22051/jontoe.2018.18541.2064 14 Abstracts

New Thoughts on Education Faculty of Education and Psychology, Al-Zahrā University



Vol.14, No.3 Autumn 2018

#### The Interpretation of Isar (Altruism) as the Foundation, Principle, and Method of Education, Emphasizing the Triple Basis of Action

Maryam Banahan<sup>1</sup> Assistant professor, Faculty of Education and Psychology, Alzahra University, Tehran, Iran

Zahra Habibzadegan

MA in History and Philosophy of Education, Alzahra University, Tehran, Iran

#### Abstract

Development and expansion of human interactions require virtues like "Isar" which has individual and social desirable results that can protect human relationships. The philosophical foundation of Isar and its educational stance was regarded as a moral and epistemic action in this research. The research method is descriptive-analytic. The philosophical foundations of "Isar" with regard to the triple basis of action from the perspective of "human the agent" theory in Islam was examined. Then, the place of "Isar" in Islamic education has been analyzed, firstly, for the ultimate goal and intermediate goals, and then, as the educational foundation, principle and method separately. The Islamic distinctive feature and its acceptance condition of the altruistic actions referred simultaneously to the triple (cognitive, motivational, and voluntary) basis of action. According to the intermediate goals in Islamic theory of "Isar" for all agents is the preference of belief about what "Isar" belonged to in the moment of action.

#### Keywords:

Philosophical foundations, Isaar (Altruism), The triple basis of action, Educational foundations

<sup>1</sup> Corresponding author: mbanahan@gmail.com

Submit Date :2018-06-12
 Accept Date :2019-01-05

 DOI:10.22051/jontoe.2019.20763.2245